PLATEFORME DE PARIS

POUR LE DIALOGUE INTERCULTUREL

L'INTERPRETATION DES REVES DANS
LA RELIGION MUSULMANE

Pierre Lory (EPHE — Sorbonne)



La plus récente des grandes religions monothéigtesccordé au réve et a ses
interprétations un place considérable dans le glasalut. Il est devenu un des canaux reliant
les croyants au domaine du surnaturel. Certesafiish’innove en rien en cela: on peut
trouver dans la Bible un grand nombre de révedgsguels Dieu fait connaitre sa volonté a
des patriarches ou prophetes. Mais finalementsiagit d’'un moyen parmi d’autres auxquels
Il recourt. Le réve en tant que tel n’est pas sénpient mis en avant ou valorisé€, ni surtout
proposé aux croyants comme lieu d’'une révélationleur serait adressée. En Islam au
contraire, le réle du songe a portée religieusesasgigné d’emblée. Il apparait dans le Coran
a plusieurs reprises : c’est par un réve que Didorme a Abraham de sacrifier son'filsa
vie de Joseph narrée dans la sourate XlI est f@rgiht marquée par son propre songe, celui
de ses deux codétenus, et celui de PhéraDertains réves du prophéte Muhammad sont
explicitement mentionnés égalemént

Le prophéte Muhammad a en effet lui-méme beaucd. ISes expériences oniriques
ont marqué autant sa vie publique — religieuseitigoé, militaire - que ses engagements
privés et sa vie conjugale. Mais les réves vragpparaissent pas comme un monopole
prophétique. Muhammad attachait aussi de I'impadaaux réves de ses compagnons
immédiats. Tous les croyants participent de quelgaaiere a cette suffusion du message
divin dans la Communauté. La pratigue méme du Frephillustrait : il réunissait le matin
ses principaux Compagnons, et demandait si 'unttBesux avait révé. Parfois, ces récits de
réves ont pu exercer un effet sur la Loi ou la omé religieuse. C’est suite aux songes
convergents du medinois ‘Abd Allah ibn Zayd et denar ibn al-Khattab que fut institué le
rite de I'appel a la priere,ddhan De méme, la détermination de la position de laitNu
Destin® durant les sept derniers jours du mois de Ramadagile été le résultat d’'une série
de réves de Compagnons en ce sens, avalisée gmauleeProphéete. Il arrivait que le songe
du Prophéte et celui d’'un autre croyant fussentarmcordance...Bref, on constatait comme
une suffusion onirique collective dont Muhammadtd&apivot et le garant mais non le seul
acteul. Bien plus, le Prophéte a affirmé que le réve chyant en général, aprés sa mort,
continuerait a représenter d’authentiqgues messafjesmonde d’en haut. Plusieurs
affirmations fondamentales a ce sujet sont a menép:

- Aprés sa mort, « il ne restera de la prophételga bonnes nouvelles », soit « les réves vus
par le croyant ou vus pour lui par une autre person

- « Le réve est la quarante-sixieme partie dedalpétie ».



- « Celui qui m’a vu (= Muhammad) en réve, m’a vuréalité, car Satan ne peut prendre mon
apparence ».

En d’autres termes, Dieu continuera a communigaermessages aux croyants apres
la fin de la mission prophétique de Muhammad. Gextelui-ci est le dernier des prophetes ;
rien ne viendra donc corriger ou abroger ce qust genu dire. Mais son message
fondamental pourra étre actualisé et personnalsifiniment pour la multitude des
croyant¥. Et si Muhammad apparait en personne en songeceoyant, son message est sir
et ne peut tromper.

Bien sdr, tous les réves ne sont pas dotés damaidn prophétique aussi noble. Déja
plusieurs paroles attribuées a Muhammad permetieriaire le départ entre les différentes
catégories d’expériences oniriques :

1) L’ « entretien de 'ame avec elle-méme » : dgit de réves composé de souvenirs,
de reliquats des événements du passé proche, glasament de soucis de la vie quotidienne.
lls n"apportent aucun message nouveau ni digneed&talysé. On peut y adjoindre les réves
d’'origine plus directement physiologiques, comms téves sexuels, ou ceux liés a des
maladies ou des états déséquilibrés d’'un poinudenvedical.

2) Les intimidations de Satan. Satan ne possedeupagrand pouvoir dans la
conception musulmane de la vie psychique. Il net pewenvahir ni posséder I'ame d'un
croyant. Durant les réves, il peut cependant imddes peurs, des doutes ou simplement des
absurdités. Ce type de réve non plus n’est paspriompte, le croyant est méme enjoint de
n’en parler a personne, de I'oublier.

Ces deux premieres catégories n'intéressent nutieff@nirocritigue musulmane. Il
n'y a rien a en tirer, ce sont des amas incohémintsages absurdes. On doit noter ici que
I'onirocritique refuse globalement tout ce qui mé® un aspect illogique : voir un éléphant
grand comme une fourmi, un arbre ayant ses radiaes le ciel etc. En sont donc éliminés un
bon nombre de récits oniriques qui auraient ing&ake pres la psychanalyse actuellement. |I
s’agit pour les théologiens d’éviter la manifestatd’'un chaos mental, ou du moins d’'un
imaginaire débridé. On constate ici 'importancepaiincipe de raison, qui s’introduit dans le
champ méme de ce qui est ‘révable’.

3) Le réve ‘sain’ ou ‘véridique’ est la seule caing que la tradition onirocritique
prend en compte. Le réve sain est désigné parrtetel’'ya, qui signifie en fait ‘vision’. De
facon significative, il n’existe pas de termes $fiiwes qui distingueraient les réves des
visions a I'état de veille : il s’agit dans les dezas deu’ya. Les récits témoins en la matiere

ne signalent pas toujours si telle ou telle visacgu lieu durant le sommeil. C’est que cela n'a



pas de réelle importance : le réuwara est un mode de perception particulier, ‘imaginef’,
le sommeil est un état qui permet la libérationI'dene des liens corporels, mais cette
libération, ce dégagement peut avoir lieu en d&sutirconstances.

Les théologiens de I'lslam se sont attaché a exglita nature de ce caractere de
‘révélation permanente’ du réve sain. Pour le gritédlogien sunnite du i2iécle Fakhr al-
din RAazi, les textes coraniques avalisent a I'évddda validité de la science onirocritique,
laguelle est également confirmée par I'effort doddiation intellectuelle. Ce qui n’entraine pas
I'idée que les onirocrites disent le vrai dans cleagas - loin de la. Il résume sa position en
ces termes : « La réponse est que le Coran estarandiquent que cette science est vraie. Le
Coran l'indique par le présent verset (= Xll 37ga taison confirme que Dieu a créé la
substance de I'ame rationnelle de telle sorte tp'sdit capable de monter jusqu’au monde
des sphéres et de déchiffrer la Table Gald&e qui I'en empéche, c’est qu'elle est occupée
a gouverner le corps. Au moment du sommeil, catteipation décroit, et elle devient plus
capable de lire (sur la Table Gardée). S'’il adviefiesprit un état donné, celui-ci laisse des
traces particuliéres a cette perception spirituddies le monde de l'imagination. A partir de
ces traces imaginatives, l'onirocrite déduit legcpptions intelligibles. Ceci donné en
résumé ; le détail en est exposé dans les trditBerés, et la Loi divine le confirmé™s

Abl Hamid al-Ghazali (m. 1111), I'un des principgenseurs du sunnisme classique,
aborde avec plus d’ampleur la question du réve taoadre de sa noétique et sa tentative de
définir les rapports entre le corps et I'espritsaiqu'a propos de sa doctrine mystijuée
pivot en est sa doctrine du coeur, qui est I'orgdeeerception permettant a ’lhomme de
comprendre certains aspects des mondes spirituééne une certaine mesure d'y participer.
Le miroir du coeur, poli par I'observance de la ladi éventuellement par des pratiques
soufies, peut entrer en contact avec les donné&esites dans la Table Gardée, durant le
sommeil en particulier. A la différence de ce gfifafent les philosophes (ici, Avicenne) ce
contact n'est pas induit nécessairement par |'éiatcoeur lui-méme ; il dépend de
l'intervention d’'un ange missionné par Dieu, set@nqu’enseigne la Tradition. Ce message
surnaturel est ensuite traduit par I'imaginationddumeur. Mais cette imagination ne répartit
pas arbitrairement les signes ; il existe une algénérale entre le monde supérieur du
Malak(t et le monde terrestre, en sorte que les élémentibdes (soleil, lune, arbres etc)
peuvent exprimer avec cohérence un contenu célestie. la Miséricorde divine a fait qu'il
y a une relation d’homologie entre le monde visikle celui du royaume céleste. En
conséqguence, il 'y a aucune chose du premier goit un symbole de quelque chose du

second. Il se peut qu'une seule et méme choséeswymbole de plusieurs choses du Malakt



et inversement une chose unique du Malakdt peetréprésentée par plusieurs symboles du
monde visible ¥. Ghazali fonde ainsi théologiquement les industiates onirocrites.
Dailleurs, le réve est effectivement pour lui upartie de la prophétie, mais il ne peut se
produire que dans le contexte d’'une pratique rigase et fervente de la foi dans la Tradition.

Le penseur et encyclopédiste maghrébin lIbn Khaldoun1406) enfin a également
exposé avec beaucoup de clarté la question du déws, des termes qui se rapprochent de la
doctrine ghazélienne. L’ame humaine, substancetisgle, a potentiellement acces aux
réalités universelles contenues dans les mondestes] mais bien sdr en fonction seulement
des capacités et des graces que le décret divialluie. C'est ce qui se passe lors du
sommeil, lorsque I'dme peut quitter 'enveloppepaelle. Ces connaissances des réalités
universelles qui peuvent concerner le futur, d'ou la posdiéitie la divination - sont ensuite
restituées a l'esprit du dormeur par l'imaginati@m fonction des « moules imaginatifs
habituels » qui sont les siens. Ces « moules »enaen fonction de la réalité vécue du
dormeur : un aveugle ne connaitra pas les mémes @yun voyant, ni un ascete mystique
les mémes qu'un débauché

Les réves sains étant les seuls retenus par damtigue musulmane officielle, on
pourrait croire que celle-ci ne concerne que le @lam du religieux, délaissant les aspects
plus profane de la vie. Or il n'en est rien. Cerles réves de portée religieuse sont assez
nombreux, ils acquiérent une importance tout acfaitsidérable dans deux milieux :
- Celui des piétistes. Les réves viennent ici emforé de la morale musulmane et de la
dévotion. Particulierement riche est le domainerdasontres oniriques avec des défunts. Les
parents, grand-parents ou amis proches décédésrceur viennent s’entretenir avec lui
durant des réves, le plus souvent pour lui donmsr @bnseils pour une vie vertueuse lui
garantissant le salpbst mortem
- Les milieux mystiques d’autre part. Chez les spués songes acquierent une dimension de
‘révélation personnelle’. Celle-ci se manifesteamatnent dans le role joué par les réves dans
I'éducation spirituelle du novice soufi. Le novicaconte a son maitre les réves importants
gu’il a recus, et le maitre peut en fonction de messages donner des avis et directives
précis. Les grands maitres soufis ont eux-mémentécdes récits de visions parfois
somptueuses et d'une vaste portée spirituelle :peat se rapporter par exemple aux
témoignages de Hakim TirmidHi de Razbehan Badli, d’'lbn “Arabf ou de Najm al-din
Kubrd'. Ces réves s'apparentent souvent a des sorteéséiations de portée individuelle ;

ils peuvent parfois annoncer en toute clarté lesangs dont ils sont porteurs, ou bien celui-ci



peut étre dévoilé plus tard par une vision ou uénément ultérieurs. Quoiqu’il en soit, ils
sont un guide essentiel pour les chercheurs de Dieu

Toutefois, dans les traités d’onirocritique généralsortes de ‘clés des songes’, écrits
pour le commun des croyants et non pour des mystigmgages - les thémes strictement
religieux n’occupent finalement qu’un volume restte Les réves sains viennent en fait
délivrer des messages dans bien d'autres domalaefamille, la vie sociale, la santé, les
entreprises politiques, les voyages .... Ceci n‘'egirenant qu’en apparence, s’agissant d’'une
société ou religieux et profane sont tellementit&mneent mélés que la plupart des domaines
de la vie sociale restent liés aux choix généraentadvie. Dieu réecompense ou chatie les
hommes en fonctions de milliers d’actes apparemmeneurs de la vie quotidienne, tous
chargés d’'un sens, d’'une intention religieuse. Riéohappe au choix de chaque instant pour
Dieu (ou au contraire sans Lui), et les réves wwahncomme autant de guidages ou
d’avertissements. Gagner de I'argent pourra signiin récompense (divine), tomber malade
devient une épreuve dans un cheminement tenduevéutur. Fondamentalement, c’est cela
gue les réves viennent apporter les réves aux mt®y@eux-ci sont profondément persuadés
gue leur destin est cohérent, qu'un sagesse diviiséricordieuse en guide les principales
étapes. Le réve vient expliquer a chaque individw-eollectivité — comment, selon quelles

modalités et quelles intentions tel ou tel événdraerproduit.

A partir de ce qui précede se pose bien sOr Istmurede l'interprétation des réves.
Car s'il arrive que Dieu envoie a un réveur un ragesparfaitement clair, le fait reste rare
voire exceptionnel. Dans la majorité des cas, fgsaffleure a la conscience sous forme de
symboles. Les interpréter, c’est effectuer 'opératdite deta‘bir, étymologiquement : de
faire traverser le récit d’'une rive a une autreladeve de I'image sensible a celle du sens réel
dont le réve fournit le chiffre, la clé. La littéuae du hadith, I'enseignement oral attribué au
Prophéte, a fourni 'armature a cette disciplimgsiiére qu’est I'onirocritique. Le Prophéte a
en effet souvent joué le role d’interprete de réeas les musulmans venaient l'interroger sur
leurs songes. La littérature du hadith nous adaiks nombreux exemples de ce genre de
consultations. Parfois, Muhammad interprétait sepnes réves : s'étant vu boire du lait en
telle quantité qu’il en ruisselait de ses doigtg|@il en offrit & boire a ‘Umar, il expliqua a
ses compagnons qu’en l'occurrence, le lait désidaacience (de la religioml-‘ilm). Il est
hors de doute que le symbolisme coranigue jouaussi un réle éminent a la fois dans le
contenu des réves et dans leurs interprétatioasveft évoque le Paradis, le feu évoque

'Enfer, les ailes sont les attributs des anges etc



Comment peut-on résumer la démarche interprétdaégeonirocrites musulmans ? Les
symboles oniriques étant selon eux issus de laeT@kardée, donc homogenes entre eux et
non arbitraires, il devait étre possible de lesertggier, de fonder un savoir et une démarche
herméneutique. Une premiéere attitude aura été declobr tout ce qui, dans la Tradition
scripturaire ou dans l'usage des premiers compagabde la génération suivante, permettait
de fournir des bases a la translation de sensi laitait renvoyant a la science, comme nous
avons vu a propos du hadith cité plus haut. Lesnges scripturaires constitueraient des
bases pour les développements de I'onirocritiquese construirait ainsi un peu a la maniere
du droit. Par ailleurs, certains procédés étymaologs ou taxonomiques mentionnés dans le
hadiths sont mis en avant. Un exemple : la racitd Bdique la bonne santé, la paix, le salut
(salam salamg : réver d’'un homme appelé Salim ou Sulayméan arguen ce sens. Une
tentative en ce sens a été attribuée au grand naplyg Ibn Qutayba (m.88Y). Mais la
pratiqgue a bien vite montré qu’'un symbole onirigpeporte pas un sens unique et univoque ;
il ne prend son sens que dans la relation aux saétements du réve. Ainsi le lait, dans un
autre contexte onirique, prendra-t-il des signtfmas bien différentes, notamment celles de
'argent sous diverses formes. Et puis, il s’agie savoir si c’est du lait de brebis, de
chamelle, de béte sauvage etc qui a été vu. Legto@es des grands onirocrites se sont
gonflés de nouveaux matériaux au fur et & mesuee lgupratique s’étoffait. Cela a-t-il
entrainé rigidité et sclérose dans l'interprétathnfil des siecles ? La chose n’est pas slre.
D’abord, parce qu’il est peu probable que les ablds onirocrites se soient mis a appliquer
ces livres comme des recueils de recettes : cetestefournissaient des reperes a
l'interprétation, non des cadres immuables. Le qip@ de base mis en valeur par les
théologiens est bien, nous I'avons vu, que le ngessssu du monde céleste est regu par le
réveur par I'intermédiaire de sa faculté imaginatiZomme I'avait noté Ibn Khaldoun, celle-
ci dépend de sa constitution, de son éducatiota gereté morale de chaque sujet. Des lors,
chaque réve revétira forcément une forme originalepre a la personne qui I'a vécu. Les
traités enjoignent l'onirocrite & écouter longuemsan consultant afin de connaitre non
seulement tous les détails du réve y compris ceuparaissent les plus ténus, mais aussi la
vie personnelle du consultant, car elle contiest@éments décisifs pour I'interprétation.

Au total, on constate que le réle du réve dansidaindividuelle et sociale des
musulmans est double. D’'une part, il est encadréupa science onirocritique élaborée par
des théologiens qui canalise de prés la manifestake I'imaginaire onirique, ou en tout cas
les interprétations qu’il pourrait susciter. D’auart, il constitue malgré tout un apport a la

dimension éthique ou théologie de I'lslam, car st éssu d’'une expérience, d’'un vécu



personnel, il représente un message qui vivifizdme quotidienne du croyant, la relie aux
autres acteurs de son existence, voire a I'étaibdmos tout entier. En cela, il est un élément

unique en son genre des destins de cH4tun

' « Puis quand (son fils) fut en age de I'accompaghbraham dit : ‘O mon fils, je me vois en sorgetrain de
t'immoler ; réfléchis, qu’en penses-tu ?’ (Le fiti) : O mon pére, fais ce qui t'est commandé e trouveras
si Dieu le veut parmi les endurants’ » (Coran XXX¥02-105).

" Coran XII, respectivement versets 4-6 et 100-486 43-49.

" Coran XVII 60 (sur le voyage nocturne) ; VIl 43-(au moment de la bataille de Badr) ; XLVIIl Zu(le
pélerinage de I'an 629).

¥ Nuit particulierement sacrée du mois du Ramadaaxjielle il est fait allusion dans le Coran XCYR.

YV. P.Lory,Le réve et ses interprétations en Is|akibin Michel, 2003, chap. 2.

" Ibid ; PP. 44-49.

"' Nom donné au ‘Livre’ ou sont inscrits les destpassés, présents et a venir de toutes les créapaes
référence au verset coranique LXXXV 22.

" Mafatih al-ghaybcommentaire du verset Xl 37.

™ Lory, op. cit pp.63-68.

* C’est a dire du monde intermédiaire des angessdigéformes imaginales qui est en contact avecoledm
terrestre.

“ GhazaliLe Tabernacle des lumiergsaduction R.Deladriere, Seuil, 1981, pp.65-66.

“'Lory, op. cit.pp. 68-77.

X' Cf son autobiographie spirituelBad’ sha’'n ... al-Hakim al-Tirmidhitrad. angl. dans B.Radtke and J.
O’Kane, The Concept of Sainthood in Early Islamic Mystici€arzon Press, 1996.

XY Cf sonDévoilement des secrets- Journal spirituedd. et prés. par Paul Ballanfat, Seuil, 1996..

* Les principaux sont mentionnés dans I'ouvrage Beid2 Addas)bn ‘Arabi ou la quéte du Soufre Rouge
Gallimard , nrf, 1989.

V. Les éclosions de la beauté et les parfums de lastégfrad. et prés. Par Paul Ballanfat, Editions &elkt,
2001.

iy, Kister M..J., « The interpretation of dreamsn unknown manuscript of Ibn Qutayba’s « 'Ibarat al
Ru’ya »,Israel Oriental Society (1974).

Xviii



Bibliographie :

- CORBIN Henry, « Le songe visionnaire en spiriiéaislamique », dans CAILLOIS Roger
et Gustav VON GRUNENBAUML e réve et les sociétés humain@sllimard, nrf, 1967.

- FAHD Toufic, La divination arabelLeiden 1966, rééd. Paris 1987.

- ---, « Le monde du sorcier en Islam », daasmonde du sorcieiSources orientales vol.7,
Paris 1966.

- -, «Les Songes et leur interprétation selolsldm », dansLes Songes et leurs
interprétations Sources orientales vol.2, Paris 1959.

- --- « Le réve dans la société islamique du Mogge-», dans CAILLOIS Roger et Gustav
VON GRUNENBAUM, Le réve et les sociétés humain@sllimard, nfr, 1967.

- GRUNEBAUM Gustav.E. von, « La fonction cultureltiel réve dans l'lslam classique »,
dans CAILLOIS Roger et Gustav VON GRUNENBAUNMe réve et les sociétés humaines
Gallimard, nrf, 1967.

- IBN KHALDOUN, Al-mugaddimahtrad. fr. de Vincent MonteiDiscours sur I'Histoire
universelle Paris, Sindbad, 1967-68, 3 vol. ; sur les révesl80 s. et Il 1033 s.

- KINBERG Leah, « The Legitimization of the Madhahihrough Dreams »Arabica 32
(1985) p.47-79.

- ---, « Interaction Between This World and the e&ftorld in Early Islamic Tradition »,
Oriens29-30 (1986).

- ---, « The Standarization of Quran Readings e Trestimonial Value of Dreams %he
Arabist - Budapest Studies in Arap8:4 (1991).

- ---, « Literal Dreams and Prophetic Hadiths &sslical Islam - a comparison of two ways of
legitimation »,Der Islam70 (1993), pp.279-300.

- KISTER M.J., « The interpretation of dreams :warknown manuscript of Ibn Qutayba’s
« "Ibarat al-Ru’ya »lsrael Oriental Society (1974) p.67-103.

- LAMOREAUX John C.,The Early Muslim Tradition of Dream InterpretatioAlbany,
SUNY Press, 2002.

- LECERF Jean, « Le réve dans la culture populaiede et islamique », dans CAILLOIS
Roger et Gustav VON GRUNENBAUM,e réve et les sociétés humain&allimard, nrf,
1967.

- LORY Pierre,Le réve et ses interprétations en Is|aitbin Michel, Science des religions,
2003.



- MASSIGNON Louis, « Thémes archétypiques en omitigtie musulmane », dar@pera
Minora tome Il, Beyrouth 1963.

- MEIER Fritz, « Some Aspects of Inspiration bynbens in Islam » dans CAILLOIS Roger
et Gustav VON GRUNENBAUML e réve et les sociétés humainag Gallimard, 1967..

- SCHIMMEL Annemarie,Die Traume des Kalifen — TrAume und ihre Deutungdan
islamischen KulturMunich, CH.Beck, 1998.



