
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

L’INTERPRETATION DES REVES DANS 
LA RELIGION MUSULMANE 

 
 
 
 
 
 

Pierre Lory (EPHE – Sorbonne) 

 



 
 

 La plus récente des grandes religions monothéistes a accordé au rêve et à ses 

interprétations un place considérable dans le plan du salut. Il est devenu un des canaux reliant 

les croyants au domaine du surnaturel. Certes l’Islam n’innove en rien en cela : on peut 

trouver dans la Bible un grand nombre de rêves par lesquels Dieu fait connaître sa volonté à 

des patriarches ou prophètes. Mais finalement, il y s’agit d’un moyen parmi d’autres auxquels 

Il recourt. Le rêve en tant que tel n’est pas spécialement mis en avant ou valorisé, ni surtout 

proposé aux croyants comme lieu d’une révélation qui leur serait adressée. En Islam au 

contraire, le rôle du songe à portée religieuses est souligné d’emblée. Il apparaît dans le Coran 

à plusieurs reprises : c’est par un rêve que Dieu ordonne à Abraham de sacrifier son filsi. La 

vie de Joseph narrée dans la sourate XII est pareillement marquée par son propre songe, celui 

de ses deux codétenus, et celui de Pharaonii. Certains rêves du prophète Muhammad sont 

explicitement mentionnés égalementiii . 

Le prophète Muhammad a en effet lui-même beaucoup rêvé. Ses expériences oniriques 

ont marqué autant sa vie publique – religieuse, politique, militaire - que ses engagements 

privés et sa vie conjugale. Mais les rêves vrais n’apparaissent pas comme un monopole 

prophétique. Muhammad attachait aussi de l’importance aux rêves de ses compagnons 

immédiats. Tous les croyants participent de quelque manière à cette suffusion du message 

divin dans la Communauté. La pratique même du Prophète l’illustrait : il réunissait le matin 

ses principaux Compagnons, et demandait si l’un d’entre eux avait rêvé. Parfois, ces récits de 

rêves ont pu exercer un effet sur la Loi ou la coutume religieuse. C’est suite aux songes 

convergents du médinois ‘Abd Allâh ibn Zayd et de ‘Umar ibn al-Khattâb que fut institué le 

rite de l’appel à la prière, l’âdhân. De même, la détermination de la position de la ‘Nuit du 

Destin’iv durant les sept derniers jours du mois de Ramadan a-t-elle été le résultat d’une série 

de rêves de Compagnons en ce sens, avalisée ensuite par le Prophète. Il arrivait que le songe 

du Prophète et celui d’un autre croyant fussent en concordance...Bref, on constatait comme 

une suffusion onirique collective dont Muhammad était le pivot et le garant mais non le seul 

acteurv. Bien plus, le Prophète a affirmé que le rêve du croyant en général, après sa mort, 

continuerait à représenter d’authentiques messages du monde d’en haut. Plusieurs 

affirmations fondamentales à ce sujet sont à mentionner : 

- Après sa mort, « il ne restera de la prophétie que les bonnes nouvelles », soit «  les rêves vus 

par le croyant ou vus pour lui par une autre personne » 

- « Le rêve est la quarante-sixième partie de la prophétie ». 



- « Celui qui m’a vu (= Muhammad) en rêve, m’a vu en réalité, car Satan ne peut prendre mon 

apparence ». 

 En d’autres termes, Dieu continuera à communiquer ses messages aux croyants après 

la fin de la mission prophétique de Muhammad. Certes, celui-ci est le dernier des prophètes ; 

rien ne viendra donc corriger ou abroger ce qu’il est venu dire. Mais son message 

fondamental pourra être actualisé et personnalisé indéfiniment pour la multitude des 

croyantsvi. Et si Muhammad apparaît en personne en songe à un croyant, son message est sûr 

et ne peut tromper. 

 Bien sûr, tous les rêves ne sont pas dotés d’une fonction prophétique aussi noble. Déjà 

plusieurs paroles attribuées à Muhammad permettent de faire le départ entre les différentes 

catégories d’expériences oniriques : 

1) L’ « entretien de l’âme avec elle-même » : il s’agit de rêves composé de souvenirs, 

de reliquats des événements du passé proche, du surgissement de soucis de la vie quotidienne. 

Ils n’apportent aucun message nouveau ni digne d’être analysé. On peut y adjoindre les rêves 

d’origine plus directement physiologiques, comme les rêves sexuels, ou ceux liés à des 

maladies ou des états déséquilibrés d’un point de vue médical. 

2) Les intimidations de Satan. Satan ne possède pas un grand pouvoir dans la 

conception musulmane de la vie psychique. Il ne peut ni envahir ni posséder l’âme d’un 

croyant. Durant les rêves, il peut cependant induire des peurs, des doutes ou simplement des 

absurdités. Ce type de rêve non plus n’est pas pris en compte, le croyant est même enjoint de 

n’en parler à personne, de l’oublier. 

Ces deux premières catégories n’intéressent nullement l’onirocritique musulmane. Il 

n’y a rien à en tirer, ce sont des amas incohérents d’images absurdes. On doit noter ici que 

l’onirocritique refuse globalement tout ce qui présente un aspect illogique : voir un éléphant 

grand comme une fourmi, un arbre ayant ses racines dans le ciel etc. En sont donc éliminés un 

bon nombre de récits oniriques qui auraient intéressé de près la psychanalyse actuellement. Il 

s’agit pour les théologiens d’éviter la manifestation d’un chaos mental, ou du moins d’un 

imaginaire débridé. On constate ici l’importance du principe de raison, qui s’introduit dans le 

champ même de ce qui est ‘rêvable’. 

3) Le rêve ‘sain’ ou ‘véridique’ est la seule catégorie que la tradition onirocritique 

prend en compte. Le rêve sain est désigné par le terme ru’yâ, qui signifie en fait ‘vision’. De 

façon significative, il n’existe pas de termes spécifiques qui distingueraient les rêves des 

visions à l’état de veille : il s’agit dans les deux cas de ru’yâ. Les récits témoins en la matière 

ne signalent pas toujours si telle ou telle vision a eu lieu durant le sommeil. C’est que cela n’a 



pas de réelle importance : le rêve / ru’yâ est un mode de perception particulier, ‘imaginal’, et 

le sommeil est un état qui permet la libération de l’âme des liens corporels, mais cette 

libération, ce dégagement peut avoir lieu en d’autres circonstances. 

Les théologiens de l’Islam se sont attaché à expliciter la nature de ce caractère de 

‘révélation permanente’ du rêve sain. Pour le grand théologien sunnite du 12e siècle Fakhr al-

dîn Râzî, les textes coraniques avalisent à l’évidence la validité de la science onirocritique, 

laquelle est également confirmée par l’effort d’élucidation intellectuelle. Ce qui n’entraîne pas 

l’idée que les onirocrites disent le vrai dans chaque cas - loin de là. Il résume sa position en 

ces termes : « La réponse est que le Coran et la raison indiquent que cette science est vraie. Le 

Coran l’indique par le présent verset (= XII 37). La raison confirme que Dieu a créé la 

substance de l’âme rationnelle de telle sorte qu’elle soit capable de monter jusqu’au monde 

des sphères et de déchiffrer la Table Gardéevii. Ce qui l’en empêche, c’est qu’elle est occupée 

à gouverner le corps. Au moment du sommeil, cette occupation décroît, et elle devient plus 

capable de lire (sur la Table Gardée). S’il advient à l’esprit un état donné, celui-ci laisse des 

traces particulières à cette perception spirituelle dans le monde de l’imagination. A partir de 

ces traces imaginatives, l’onirocrite déduit les perceptions intelligibles. Ceci donné en 

résumé ; le détail en est exposé dans les traités élaborés, et la Loi divine le confirme »viii . 

Abû Hâmid al-Ghazâlî (m. 1111), l’un des principaux penseurs du sunnisme classique, 

aborde avec plus d’ampleur la question du rêve dans le cadre de sa noétique et sa tentative de 

définir les rapports entre le corps et l’esprit ainsi qu’à propos de sa doctrine mystiqueix. Le 

pivot en est sa doctrine du cœur, qui est l’organe de perception permettant à l’homme de 

comprendre certains aspects des mondes spirituels et dans une certaine mesure d’y participer. 

Le miroir du coeur, poli par l’observance de la Loi et éventuellement par des pratiques 

soufies, peut entrer en contact avec les données inscrites dans la Table Gardée, durant le 

sommeil en particulier. A la différence de ce qu’affirment les philosophes (ici, Avicenne) ce 

contact n’est pas induit nécessairement par l’état du coeur lui-même ; il dépend de 

l’intervention d’un ange missionné par Dieu, selon ce qu’enseigne la Tradition. Ce message 

surnaturel est ensuite traduit par l’imagination du dormeur. Mais cette imagination ne répartit 

pas arbitrairement les signes ; il existe une analogie générale entre le monde supérieur du 

Malakûtx et le monde terrestre, en sorte que les éléments sensibles (soleil, lune, arbres etc) 

peuvent exprimer avec cohérence un contenu célestiel : « … la Miséricorde divine a fait qu’il 

y a une relation d’homologie entre le monde visible et celui du royaume céleste. En 

conséquence, il n’y a aucune chose du premier qui ne soit un symbole de quelque chose du 

second. Il se peut qu’une seule et même chose soit le symbole de plusieurs choses du Malakût 



et inversement une chose unique du Malakût peut être représentée par plusieurs symboles du 

monde visible »xi. Ghazâlî fonde ainsi théologiquement les inductions des onirocrites. 

D’ailleurs, le rêve est effectivement pour lui une partie de la prophétie, mais il ne peut se 

produire que dans le contexte d’une pratique rigoureuse et fervente de la foi dans la Tradition. 

Le penseur et encyclopédiste maghrébin Ibn Khaldoun (m. 1406) enfin a également 

exposé avec beaucoup de clarté la question du rêve, dans des termes qui se rapprochent de la 

doctrine ghazâlienne. L’âme humaine, substance spirituelle, a potentiellement accès aux 

réalités universelles contenues dans les mondes célestes, mais bien sûr en fonction seulement 

des capacités et des grâces que le décret divin lui alloue. C’est ce qui se passe lors du 

sommeil, lorsque l’âme peut quitter l’enveloppe corporelle. Ces connaissances des réalités 

universelles - qui peuvent concerner le futur, d’où la possibilité de la divination - sont ensuite 

restituées à l’esprit du dormeur par l’imagination, en fonction des « moules imaginatifs 

habituels » qui sont les siens. Ces « moules » varient en fonction de la réalité vécue du 

dormeur : un aveugle ne connaîtra pas les mêmes rêves qu’un voyant, ni un ascète mystique 

les mêmes qu’un débauchéxii. 

 Les rêves sains étant les seuls retenus par l’onirocritique musulmane officielle, on 

pourrait croire que celle-ci ne concerne que le domaine du religieux, délaissant les aspects 

plus profane de la vie. Or il n’en est rien. Certes, les rêves de portée religieuse sont assez 

nombreux, ils acquièrent une importance tout à fait considérable dans deux milieux :  

- Celui des piétistes. Les rêves viennent ici en renfort de la morale musulmane et de la 

dévotion. Particulièrement riche est le domaine des rencontres oniriques avec des défunts. Les 

parents, grand-parents ou amis proches décédés du dormeur viennent s’entretenir avec lui 

durant des rêves, le plus souvent pour lui donner des conseils pour une vie vertueuse lui 

garantissant le salut post mortem. 

- Les milieux mystiques d’autre part. Chez les soufis, les songes acquièrent une dimension de 

‘révélation personnelle’. Celle-ci se manifeste notamment dans le rôle joué par les rêves dans 

l’éducation spirituelle du novice soufi. Le novice raconte à son maître les rêves importants 

qu’il a reçus, et le maître peut en fonction de ces messages donner des avis et directives 

précis. Les grands maîtres soufis ont eux-même raconté des récits de visions parfois 

somptueuses et d’une vaste portée spirituelle : on peut se rapporter par exemple aux 

témoignages de Hakîm Tirmidhîxiii , de Rûzbehân Baqlîxiv, d’Ibn `Arabîxv ou de Najm al-dîn 

Kubrâxvi. Ces rêves s’apparentent souvent à des sortes de révélations de portée individuelle ; 

ils peuvent parfois annoncer en toute clarté le message dont ils sont porteurs, ou bien celui-ci 



peut être dévoilé plus tard par une vision ou un événement ultérieurs. Quoiqu’il en soit, ils 

sont un guide essentiel pour les chercheurs de Dieu. 

Toutefois, dans les traités d’onirocritique générale – sortes de ‘clés des songes’, écrits 

pour le commun des croyants et non pour des mystiques engagés - les thèmes strictement 

religieux n’occupent finalement qu’un volume restreint. Les rêves sains viennent en fait 

délivrer des messages dans bien d’autres domaines : la famille, la vie sociale, la santé, les 

entreprises politiques, les voyages …. Ceci n’est surprenant qu’en apparence, s’agissant d’une 

société où religieux et profane sont tellement étroitement mêlés que la plupart des domaines 

de la vie sociale restent liés aux choix généraux de la vie. Dieu récompense ou châtie les 

hommes en fonctions de milliers d’actes apparemment mineurs de la vie quotidienne, tous 

chargés d’un sens, d’une intention religieuse. Rien n’échappe au choix de chaque instant pour 

Dieu (ou au contraire sans Lui), et les rêves viennent comme autant de guidages ou 

d’avertissements. Gagner de l’argent pourra signifier un récompense (divine), tomber malade 

devient une épreuve dans un cheminement tendu vers le futur. Fondamentalement, c’est cela 

que les rêves viennent apporter les rêves aux croyants. Ceux-ci sont profondément persuadés 

que leur destin est cohérent, qu’un sagesse divine miséricordieuse en guide les principales 

étapes. Le rêve vient expliquer à chaque individu – ou collectivité – comment, selon quelles 

modalités et quelles intentions tel ou tel événement se produit. 

 

 A partir de ce qui précède se pose bien sûr la question de l’interprétation des rêves. 

Car s’il arrive que Dieu envoie à un rêveur un message parfaitement clair, le fait reste rare 

voire exceptionnel. Dans la majorité des cas, le songe affleure à la conscience sous forme de 

symboles. Les interpréter, c’est effectuer l’opération dite de ta‘bîr, étymologiquement : de 

faire traverser le récit d’une rive à une autre, de la rive de l’image sensible à celle du sens réel 

dont le rêve fournit le chiffre, la clé. La littérature du hadîth, l’enseignement oral attribué au 

Prophète, a fourni l’armature à cette discipline singulière qu’est l’onirocritique. Le Prophète a 

en effet souvent joué le rôle d’interprète de rêves, car les musulmans venaient l’interroger sur 

leurs songes. La littérature du hadîth nous a laissé de nombreux exemples de ce genre de 

consultations. Parfois, Muhammad interprétait ses propres rêves : s’étant vu boire du lait en 

telle quantité qu’il en ruisselait de ses doigts et qu’il en offrit à boire à ‘Umar, il expliqua à 

ses compagnons qu’en l’occurrence, le lait désignait la science (de la religion, al-‘ilm ). Il est 

hors de doute que le symbolisme coranique joua lui aussi un rôle éminent à la fois dans le 

contenu des rêves et dans leurs interprétations : le vert évoque le Paradis, le feu évoque 

l’Enfer, les ailes sont les attributs des anges etc. 



 Comment peut-on résumer la démarche interprétative des onirocrites musulmans ? Les 

symboles oniriques étant selon eux issus de la Table Gardée, donc homogènes entre eux et 

non arbitraires, il devait être possible de les répertorier, de fonder un savoir et une démarche 

herméneutique. Une première attitude aura été de chercher tout ce qui, dans la Tradition 

scripturaire ou dans l’usage des premiers compagnons et de la génération suivante, permettait 

de fournir des bases à la translation de sens : ainsi le lait renvoyant à la science, comme nous 

l’avons vu à propos du hadîth cité plus haut. Les données scripturaires constitueraient des 

bases pour les développements de l’onirocritique, qui se construirait ainsi un peu à la manière 

du droit. Par ailleurs, certains procédés étymologiques ou taxonomiques mentionnés dans le 

hadîths sont mis en avant. Un exemple : la racine SLM indique la bonne santé, la paix, le salut 

(salâm, salâma) : rêver d’un homme appelé Sâlim ou Sulaymân augurera en ce sens. Une 

tentative en ce sens a été attribuée au grand polygraphe Ibn Qutayba (m.889)xvii. Mais la 

pratique a bien vite montré qu’un symbole onirique ne porte pas un sens unique et univoque ; 

il ne prend son sens que dans la relation aux autres éléments du rêve. Ainsi le lait, dans un 

autre contexte onirique, prendra-t-il des significations bien différentes, notamment celles de 

l’argent sous diverses formes. Et puis, il s’agira de savoir si c’est du lait de brebis, de 

chamelle, de bête sauvage etc qui a été vu. Les répertoires des grands onirocrites se sont  

gonflés de nouveaux matériaux au fur et à mesure que la pratique s’étoffait. Cela a-t-il 

entraîné rigidité et sclérose dans l’interprétation au fil des siècles ? La chose n’est pas sûre. 

D’abord, parce qu’il est peu probable que les véritables onirocrites se soient mis à appliquer 

ces livres comme des recueils de recettes : ces textes fournissaient des repères à 

l’interprétation, non des cadres immuables. Le principe de base mis en valeur par les 

théologiens est bien, nous l’avons vu, que le message issu du monde céleste est reçu par le 

rêveur par l’intermédiaire de sa faculté imaginative. Comme l’avait noté Ibn Khaldoun, celle-

ci dépend de sa constitution, de son éducation, de la pureté morale de chaque sujet. Dès lors, 

chaque rêve revêtira forcément une forme originale, propre à la personne qui l’a vécu. Les 

traités enjoignent l’onirocrite à écouter longuement son consultant afin de connaître non 

seulement tous les détails du rêve y compris ceux qui paraissent les plus ténus, mais aussi la 

vie personnelle du consultant, car elle contient des éléments décisifs pour l’interprétation. 

 Au total, on constate que le rôle du rêve dans la vie individuelle et sociale des 

musulmans est double. D’une part, il est encadré par une science onirocritique élaborée par 

des théologiens qui canalise de près la manifestation de l’imaginaire onirique, ou en tout cas 

les interprétations qu’il pourrait susciter. D’autre part, il constitue malgré tout un apport à la 

dimension éthique ou théologie de l’Islam, car il est issu d’une expérience, d’un vécu 



personnel, il représente un message qui vivifie la trame quotidienne du croyant, la relie aux 

autres acteurs de son existence, voire à l’état du cosmos tout entier. En cela, il est un élément 

unique en son genre des destins de chacunxviii . 

 

 

 

 

 
 
                                                 
i  « Puis quand (son fils) fut en âge de l’accompagner, Abraham dit : ‘O mon fils, je me vois en songe en train de 
t’immoler ; réfléchis, qu’en penses-tu ?’ (Le fils) dit : ‘¨O mon père, fais ce qui t’est commandé ; tu me trouveras 
si Dieu le veut parmi les endurants’ » (Coran XXXVII 102-105). 
ii  Coran XII, respectivement versets 4-6 et 100 ; 36-41 ; 43-49. 
iii   Coran XVII 60 (sur le voyage nocturne) ; VIII 43-44 (au moment de la bataille de Badr) ; XLVIII 27 (sur le 
pèlerinage de l’an 629). 
iv Nuit particulièrement sacrée du mois du Ramadan, à laquelle il est fait allusion dans le Coran XCVII 1-2. 
v V. P.Lory, Le rêve et ses interprétations en Islam, Albin Michel, 2003, chap. 2. 
vi Ibid ; PP. 44-49. 
vii Nom donné au ‘Livre’ où sont inscrits les destins passés, présents et à venir de toutes les créatures, par 
référence au verset coranique LXXXV 22. 
viii  Mafâtîh al-ghayb, commentaire du verset XII 37. 
ix Lory, op. cit. pp.63-68. 
x C’est à dire du monde intermédiaire des anges dotés de formes imaginales qui est en contact avec le monde 
terrestre. 
xi Ghazâlî, Le Tabernacle des lumières, traduction R.Deladrière, Seuil, 1981, pp.65-66. 
xii Lory, op. cit. pp. 68-77. 
xiii  Cf son autobiographie spirituelle Bad’ sha’n ... al-Hakîm al-Tirmidhî  trad. angl. dans B.Radtke and J. 
O’Kane, The Concept of Sainthood in Early Islamic Mysticism, Curzon Press, 1996. 
xiv Cf son Dévoilement des secrets- Journal spirituel, trad. et prés. par Paul Ballanfat, Seuil, 1996.. 
xv Les principaux sont mentionnés dans l’ouvrage de Claude Addas, Ibn ‘Arabî ou la quête du Soufre Rouge, 
Gallimard , nrf, 1989. 
xvi V. Les éclosions de la beauté et les parfums de la majesté, trad. et prés. Par Paul Ballanfat, Editions de l’Eclat, 
2001. 
xvii V. Kister M..J., « The interpretation of dreams : an unknown manuscript of Ibn Qutayba’s « `Ibârat al-
Ru’yâ », Israel Oriental Society 4 (1974). 
xviii   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



                                                                                                                                                         
Bibliographie : 

- CORBIN Henry, « Le songe visionnaire en spiritualité islamique », dans CAILLOIS Roger 

et Gustav VON GRUNENBAUM, Le rêve et les sociétés humaines, Gallimard, nrf, 1967. 

- FAHD Toufic, La divination arabe, Leiden 1966, rééd. Paris 1987. 

- ---, « Le monde du sorcier en Islam », dans Le monde du sorcier, Sources orientales vol.7, 

Paris 1966. 

- ---, « Les Songes et leur interprétation selon l’Islam », dans Les Songes et leurs 

interprétations, Sources orientales vol.2, Paris 1959. 

- --- « Le rêve dans la société islamique du Moyen-Age », dans CAILLOIS Roger et Gustav 

VON GRUNENBAUM, Le rêve et les sociétés humaines, Gallimard, nfr, 1967. 

- GRUNEBAUM Gustav.E. von, « La fonction culturelle du rêve dans l’Islam classique », 

dans CAILLOIS Roger et Gustav VON GRUNENBAUM, Le rêve et les sociétés humaines, 

Gallimard, nrf, 1967. 

- IBN KHALDOUN, Al-muqaddimah, trad. fr. de Vincent Monteil Discours sur l’Histoire 

universelle, Paris, Sindbad, 1967-68, 3 vol. ; sur les rêves v. I 180 s. et III 1033 s. 

- KINBERG Leah, « The Legitimization of the Madhâhib through Dreams », Arabica 32 

(1985) p.47-79. 

- ---, « Interaction Between This World and the Afterworld in Early Islamic Tradition », 

Oriens 29-30 (1986). 

- ---, « The Standarization of Qur’ân Readings : The Testimonial Value of Dreams », The 

Arabist -  Budapest Studies in Arabic, 3-4 (1991). 

- ---, « Literal Dreams and Prophetic Hadîths in classical Islam - a comparison of two ways of 

legitimation », Der Islam 70 (1993), pp.279-300. 

- KISTER M.J., « The interpretation of dreams : an unknown manuscript of Ibn Qutayba’s 

« `Ibârat al-Ru’yâ », Israel Oriental Society 4 (1974) p.67-103. 

- LAMOREAUX John C., The Early Muslim Tradition of Dream Interpretation, Albany, 

SUNY Press, 2002. 

- LECERF Jean, « Le rêve dans la culture populaire arabe et islamique », dans CAILLOIS 

Roger et Gustav VON GRUNENBAUM, Le rêve et les sociétés humaines, Gallimard, nrf, 

1967. 

- LORY Pierre, Le rêve et ses interprétations en Islam, Albin Michel, Science des religions, 

2003. 



                                                                                                                                                         
- MASSIGNON Louis, « Thèmes archétypiques en onirocritique musulmane », dans Opera 

Minora tome II, Beyrouth 1963. 

- MEIER Fritz, « Some Aspects of  Inspiration by Demons in Islam » dans CAILLOIS Roger 

et Gustav VON GRUNENBAUM, Le rêve et les sociétés humaines, nrf Gallimard, 1967.. 

- SCHIMMEL Annemarie, Die Träume des Kalifen – Träume und ihre Deutung in der 

islamischen Kultur, Munich, CH.Beck, 1998. 

 

 


