
1

DÎNER DU VIVRE ENSEMBLE

DÎNER DU
VIVRE ENSEMBLE



2

PLATEFORME DE PARIS



3

DÎNER DU VIVRE ENSEMBLE

01 UNE CRISE DU LIEN SOCIAL ET LES INEGALITES 12

02 LES DISCRIMINATIONS 12

03 QUELQUES CHIFFRES 13

04 LES LIMITES A L’EFFICACITE DE CES MESURES 13

01 LE DIALOGUE :
NON PAS UNE QUESTION MAIS UNE EXIGENCE

18

02 LE DIALOGUE INTERCULTUREL 19

03 LE DIALOGUE INTERGENERATIONNEL 19

04 LA PRATIQUE :LES DINERS DU VIVRE ENSEMBLE 19

PRESENTATION	 20

L’OBJECTIF 20

QUELQUES IMPRESSIONS ET CHIFFRES 21

INTRODUCTION 7

EDITO 5

I LES ENJEUX DU VIVRE ENSEMBLE

II VIVRE ENSEMBLE DANS
LA DIVERSITE ET LE DIALOGUE



4

PLATEFORME DE PARIS E
D

IT
O

DÎNER DU
VIVRE ENSEMBLE



5

DÎNER DU VIVRE ENSEMBLEE
D

IT
O

La Plateforme de Paris, plateforme de réflexion et d’action sociale, est une association 
à but non lucratif (loi 1901) fondée en 2005 à Paris par un groupe de chercheurs et 
de cadres. C’est un laboratoire d’idées ayant pour objet la production d’observations et 
de propositions. La Plateforme est née de la volonté de jeunes désireux d’apporter leur 
contribution à la société dans laquelle ils vivent. Son objectif majeur est d’apporter des 
réponses pragmatiques aux problèmes sociaux rencontrés dans notre société. Ses efforts 
se concentrent autour de deux pôles principaux: la réflexion-recherche et les activités 
sur le terrain. Accordant aussi une importance privilégiée à la sensibilisation de l’opinion 
publique sur la nécessité du dialogue interculturel, la Plateforme de Paris cherche à sti-
muler les débats intellectuels sur les enjeux du vivre ensemble à travers l’organisation de 
séminaires et de conférences. L’éthique de la discussion fondée sur le respect des autres, 
l’écoute et la tolérance, le souci de débattre en mobilisant l’intelligence collective au 
service de tous les citoyens.

Dans un esprit de coopération, elle conçoit des programmes communs avec les diffé-
rentes associations et fondations, les universités, les organisations non-gouvernemen-
tales et internationales.

La Plateforme de Paris travaille, respectivement, dans les domaines suivants :

–Identité et Intégration
–Éducation, environnement social
–Droits de l’homme et libertés civiles
–Études interreligieuses
–Résolution des conflits et paix et médiation
–Globalisation et diversité culturelles
–Migration et changement culturels
–Religion-Société

EDITO



6

PLATEFORME DE PARIS IN
T

R
O

D
U

C
T

IO
N

LA DIVERSITÉ SE 
CONSTRUIT SUR 
LE RESPECT DES 
CONVICTIONS 
ET DES 
IDENTITÉS ET EN 
ARTICULATION 
AVEC LA 
CITOYENNETÉ 
COMMUNE 
DANS UN MILIEU 
FAVORABLE AU  
VIVRE ENSEMBLE.



7

DÎNER DU VIVRE ENSEMBLEIN
T

R
O

D
U

C
T

IO
N

La notion composite « vivre-ensemble » est entrée récemment dans les discussions con-
temporaines concernant la citoyenneté et plus généralement la vie en société. Elle prône 
l’idéologie d’une bonne entente dans nos sociétés pluralistes actuelles et témoigne de 
l’efficacité du lien social. En effet, ce dernier constitue le ciment du vivre ensemble. 
Certaines mutations sociales tendent à le fragiliser, tandis que d’autres signes rendent 
compte de son dynamisme. 

La vie sociale apparaît comme un ensemble de groupes sociaux aux frontières non 
définies où les liens se sont fragilisés. Les raisons de cette transformation sont bien con-
nues. Depuis les années 70, la longue phase de crise économique, le déclin de l’Etat, 
l’individualisme, la montée des inégalités sociales, une immigration massive, etc., tous 
ces phénomènes semblent avoir conduit à une détérioration des anciennes formes d’in-
tégration sociale.

Dès lors, se pose la question de repenser notre vivre ensemble, dans la mesure où ce 
qui permet aux sociétés de perdurer et de ne pas se déliter lorsqu’elles rassemblent 
des groupes différents, dont les intérêts et les convictions divergent, est justement ce 
lien social. En effet, il représente l’ensemble des relations, des normes et des valeurs 
communes qui lient les individus les uns aux autres, les rendent solidaires. Il permet 
aux sociétés de « tenir » et assure la cohésion sociale. Il peut s’exprimer de différentes 
façons : une discussion, une conversation téléphonique ou un repas de quartier. Autant 
d’occasions pour échanger et créer du lien, autant de relations possibles qui peuvent se 
tisser entre deux personnes seulement, comme entre les membres d’un groupe social 
ou d’une même société. 

L’intensité du lien social favorise notamment le dialogue interculturel dans nos sociétés 
accueillant une diversité de cultures. Le destin de la société française y est donc lié, dans 
la mesure où celle-ci façonne notre avenir dans un monde qui évolue rapidement. En ef-
fet, la diversité se construit sur le respect des convictions et des identités, en articulation 
avec la citoyenneté commune dans un milieu favorable au vivre ensemble. En ce sens, 
la cité devient un lieu de ressource et de rencontre, où les individus partagent à la fois 
difficultés et complicité. Ainsi, la société fournit des repères à tous pour permettre aux 
individus d’avancer et de renforcer leur sentiment d’appartenance.

Cependant, la réalité est plus complexe. Le malaise social régnant sensibilise de plus en 
plus les autorités publiques à la nécessité de développer le dialogue interculturel, en 
vue de renforcer la cohésion sociale. C’est dans ce contexte que nous proposons une 
approche du vivre ensemble encourageant le dialogue à plusieurs niveaux à travers le 
développement de nouvelles occasions de rencontres.

C’EST DANS CE 
CONTEXTE QUE 
NOUS PRO-
POSONS UNE  
APPROCHE DU 
VIVRE ENSEMBLE 
PRIMANT LE 
DIALOGUE À PLU-
SIEURS NIVEAUX 
À TRAVERS LE 
DÉVELOP-PEMENT 
DE NOUVELLES 
OCCASIONS DE 
RENCONTRES.

INTRODUCTION

Plateforme de Paris



8

PLATEFORME DE PARIS

 LE VIVRE 
ENSEMBLE 
APPARAÎT COMME 
UNE DIMENSION 
INCONTOURNABLE 
À LA VIE EN 
SOCIÉTÉ, CHAQUE 
INDIVIDU EST 
CONCERNÉ.



9

DÎNER DU VIVRE ENSEMBLE

LE VIVRE ENSEMBLE PASSE, AVANT TOUT,
PAR LA PROMOTION DE LA DIVERSITÉ CULTURELLE
QUI CONCOURT À AMÉLIORER LA SOCIÉTÉ. 
C’EST LA RAISON MAJEURE DE SA PRÉSERVATION.
DÉFINIE COMME UNE PLURALITÉ DE CONNAISSANCE,
DE SAGESSE ET DE DYNAMISME. ELLE PERMET 
L’OUVERTURE À L’AUTRE. 

I. LES ENJEUX
DU VIVRE ENSEMBLE



10

PLATEFORME DE PARIS



11

DÎNER DU VIVRE ENSEMBLE



12

PLATEFORME DE PARIS

Le lien social n’est pas mesurable en tant que tel. Quelques indices permettent tout de 
même d’avoir une idée sur la façon dont il évolue en France. En effet, l’essor de l’indivi-
dualisme, le désintérêt pour la chose publique, les incivilités, seraient autant de signes 
d’une crise du lien social. On déplore aussi la « perte des repères », «  l’affaiblissement 
des valeurs » ou encore, on parle de l’existence de « fractures sociales ». Ces symptômes 
tendent à accréditer cette thèse. 

En effet, la société parvient à rassembler les individus et à faire qu’ils réussissent à vivre 
ensemble, mais cet équilibre est fragile. La montée de l’exclusion sociale, des inégalités ou 
de l’individualisme menace la cohésion sociale. 

Par exemple, le sentiment de relégation qui existe dans une partie de la population fran-
çaise peut se manifester de façons très différentes. Les évènements au sein des banlieues 
françaises en novembre 2005 en sont une illustration du côté des plus jeunes : l’écart 
entre les discours politiques et leur expérience de la vie en société est particulièrement 
visible pour eux, ce qui les a conduits à une réaction protestataire aussi violente. Ces 
conflits nourrissent les préjugés, développent le sentiment d’insécurité et divisent ainsi la 
société. Or, pour perdurer, celle-ci a au contraire besoin que le sentiment d’appartenance 
de ses membres soit fort.

Pour les plus défavorisés, le danger est de perdre progressivement les liens qu’ils entre-
tiennent avec le reste de la société. Mais aussi de développer une sorte de renoncement 
à toute participation sociale pour ne plus exprimer colère et révolte. Vivre dans des condi-
tions difficiles limite nécessairement l’accès à la société de consommation, provoque des 
frustrations et une sensation d’injustice, liée au fait de ne pas être associé au partage. 

Par ailleurs, l’inégalité dans l’aménagement de l’espace public constitue aussi un frein au 
vivre ensemble. L’espace public est un enjeu puissant d’une politique de vie en commun, 
car la rencontre sur l’espace public urbain permet de lutter contre le communautarisme 
et la ségrégation. Pour jouer de cette fonction de rencontre, les aménagements ne doivent 
pas être en soi excluants mais a contrario doivent favoriser une mixité sociale permanente.

1) UNE CRISE DU LIEN 
SOCIAL ET LES INEGALITES

2) LES DISCRIMINATIONS
Le « vivre ensemble » ne peut se développer dans une société qui tolère les discrimina-
tions. Le respect de l’autre et des différences se place au centre des questions sociétales 
car il constitue un enjeu collectif essentiel, une nécessité absolue du vivre ensemble. 

Depuis quelques années, les pratiques discriminatoires, bien qu’illégales, sont extrême-
ment répandues et socialement admises. Selon l’INSEE, l’origine ou la nationalité sont 
les premières causes déclarées de discrimination : plus de 60 % des immigrés et de leurs 
descendants déclarent avoir subi des traitements inégalitaires, 37 % des immigrés et 31 
% des descendants d’immigrés évoquent ensuite la couleur de peau. D’autant plus qu’il 
est difficile d’attester de l’existence d’une discrimination, qui a souvent pour caracté-
ristique d’être cachée et indirecte. De plus, les discriminations aggravent le sentiment 
d’exclusion sociale touchant, plus particulièrement, les habitants de zones urbaines 
sensibles. Ce qui accentue davantage encore la marginalisation de ses populations et 
étouffe, de ce fait, le dialogue. 

Il existe également des groupes et des organisations politiques qui prêchent la haine de 
« l’autre », de « l’étranger » ou de certaines identités religieuses. Le racisme, la xénopho-
bie, l’intolérance et toutes les autres formes de discrimination refusent l’idée même de 
dialogue et représentent un affront permanent.

ON DÉPLORE AUSSI 
LA “PERTE DES 

REPÈRES”, “L’AF-
FAIBLISSEMENT 

DES  VALEURS” OU 
ENCORE, ON PARLE 
DE L’EXISTENCE DE 

“FRACTURES SO-
CIALES”. CES SYMP-

TÔMES TENDENT 
À ACCRÉDITER 
CETTE THÈSE.

LE «VIVRE EN-
SEMBLE» NE PEUT 

SE DÉVELOPPER 
DANS UNE SOCIÉ-

TÉ QUI TOLÈRE LES 
DISCRIMINATIONS. 



13

DÎNER DU VIVRE ENSEMBLE

3) QUELQUES CHIFFRES

Afin d’illustrer la vulnérabilité du vivre ensemble, le sondage Les Français et le vivre en-
semble effectué par Ipsos Public Affairs pour le conseil économique, social et environne-
mental et KPMG (réseau mondial de prestations de services d’audit, fiscaux et de conseil), 
constitue un exemple pertinent de l’état du vivre ensemble en France. Ce sondage a été 
réalisé en novembre 2011 sur un échantillon de 1014 personnes représentatives de la 
population française âgée de 15 ans et plus. Les résultats montrent que 43% des Français 
pensent que les relations entre personnes d’origine ethnique différente ont eu tendance 
à se détériorer, depuis ces dix dernières années, et 46% jugent que leurs relations sont 
mauvaises. De plus, 43% des Français pensent que l’accroissement des inégalités est le 
facteur qui menace le plus la capacité à bien vivre ensemble, 26% considèrent que le 
facteur déterminant est l’extrémisme religieux. Concernant les mesures jugées les plus 
efficaces, 46% pensent que la promotion des valeurs, telles que la tolérance ou le respect, 
favoriserait le vivre ensemble, 43% optent pour la formation des jeunes à la citoyenneté 
et 29% pensent que c’est le développement de la solidarité avec les plus pauvres qui 
serait une mesure effective. C’est pourquoi, les autorités publiques s’efforcent de relever 
ce défi de manière plus concrète et résolue.

Bien que ces mesures représentent une avancée considérable, elles n’aboutissent pas 
forcément dans la pratique. Suffisent-elles à favoriser le vivre ensemble ? 

Au niveau communautaire, la multiplicité des textes européens ne facilite pas leur sui-
vi et leur application. Les obstacles politiques peuvent aussi aggraver ces difficultés à 
mettre en œuvre les textes communautaires. Il s’agit d’un processus long qui fait inter-
venir plusieurs acteurs : gouvernement, administration centrale, services déconcentrés 
mais aussi les collectivités territoriales. En outre, le dialogue interculturel ne peut être 
prescrit par la loi. Il est abordé comme une invitation à mettre en place les principes 
évoqués, de manière souple, et à contribuer au débat international sur le devenir de nos 
sociétés multiculturelles. Les différents partenaires sont encouragés sur la voie à suivre, à 
suggérer des projets visant à développer le dialogue interculturel.

Par ailleurs, au niveau national, la Fête des voisins constitue, par son idée et son déve-
loppement, une ligne à suivre afin de basculer vers un vivre ensemble plus dynamique 
et durable. Néanmoins, il est possible d’élargir la sphère de ce concept dans l’optique 
de rassembler plus de personnes issues de milieux différents. En effet, cette fête s’orga-
nise entre des voisins, ayant donc le même environnement. De ce fait, les habitants de 
banlieues n’ont pas forcément la possibilité de rencontrer les habitants des quartiers de 
centre ville qui concentrent les populations plus aisées, sans parler des zones pavillon-
naires qui se développent en périphérie des villes. La dispersion de l’habitat se présente 
donc comme une barrière à la rencontre des populations et au lien social.

4) LES LIMITES
A L’EFFICACITE

DE CES MESURES

CONCERNANT 
LES MESURES 
JUGÉES LES PLUS 
EFFICACES, 46% 
PENSENT QUE LA 
PROMOTION DES 
VALEURS TELLES 
QUE LA TOLÉRANCE 
OU LE RESPECT 
FAVORISERAIT LE 
VIVRE ENSEMBLE, 
43% OPTENT POUR 
LA FORMATION 
DES JEUNES À LA 
CITOYENNETÉ

LE DIALOGUE 
INTERCULTUREL 
NE PEUT ÊTRE 
PRESCRIT PAR LA 
LOI. IL EST ABORDÉ 
COMME UNE INVI-
TATION À METTRE 
EN PLACE LES PRIN-
CIPES ÉVOQUÉS, DE 
MANIÈRE SOUPLE, 
ET À CONTRIBUER 
AU DÉBAT INTER-
NATIONAL SUR LE 
DEVENIR DE NOS 
SOCIÉTÉS MULTI-
CULTURELLES.



14

PLATEFORME DE PARIS

LES DÎNERS DU 
VIVRE ENSEMBLE 
CONSTITUENT 
DES ESPACES DE 
DIALOGUE, DONC, DE 
RENFORCEMENT DU 
LIEN SOCIAL ET DE 
« LUTTE » CONTRE 
LES PRÉJUGÉS, 
TOUT CECI, DANS 
LE BUT DE LANCER 
LES BASES D’UNE 
SOCIÉTÉ EN PAIX, 
ENRICHIE AU 
CONTACT D’AUTRES 
CULTURES.



15

DÎNER DU VIVRE ENSEMBLE

APPRENDRE À VIVRE ENSEMBLE, DANS UN CONTEXTE 
DE DIVERSITÉ CULTURELLE CROISSANTE TOUT EN 
RESPECTANT LES CONVICTIONS ET LES IDENTITÉS DE 
CHACUN, EST DEVENU L’UNE DES PRINCIPALES EXIGENCES 
DE NOTRE ÉPOQUE ET RESTERA PERTINENT POUR DE 
NOMBREUSES ANNÉES.

A CE STADE, LA MISE EN PLACE DE CONDITIONS 
FAVORABLES AU DIALOGUE, NOTAMMENT DES ESPACES 
DE RENCONTRES DURABLES OÙ SE DIFFUSERAIENT DES 
VALEURS COMMUNES, DEVIENT UN ENJEU IMPORTANT. 

COMMENT VIVRE ENSEMBLE ?

II. VIVRE ENSEMBLE 
DANS LADIVERSITE
ET LE DIALOGUE



16

PLATEFORME DE PARIS



17

DÎNER DU VIVRE ENSEMBLE



18

PLATEFORME DE PARIS

1) LE DIALOGUE : NON PAS UNE 
QUESTION MAIS UNE EXIGENCE

Depuis quelques dizaines d’années, la diversification culturelle s’est accélérée. Dans 
cette optique, le vivre ensemble apparaît comme une dimension incontournable à la 
vie en société, chaque individu est concerné. De ce fait, le pluralisme, la tolérance et 
l’esprit d’ouverture sont des valeurs plus importantes que jamais. La Cour européenne 
des droits de l’Homme a reconnu que le « pluralisme repose sur la reconnaissance et 
le respect véritables de la diversité et de la dynamique des traditions culturelles, des 
identités ethniques et culturelles, des convictions religieuses, et des idées et concepts 
artistiques, littéraires et socio-économiques ». C’est pourquoi, il est nécessaire d’accueillir 
cette diversité culturelle en valorisant l’échange et la connaissance mutuelle. Elle joue 
un rôle important car se connaître et s’enrichir des autres cultures renforce la culture de 
l’échange. Cette meilleure connaissance doit nous amener à plus de dialogue et révéler 
la richesse des échanges interculturels. 

Toutefois, il faut admettre que les tensions sociales ne disparaîtront jamais entièrement. 
Il faut seulement apprendre à gérer ces tensions dans le respect et la compréhension 
mutuelle. C’est en cela que la connaissance mutuelle prend tout son sens, dans la me-
sure où des personnes qui se connaissent se respectent davantage et deviennent plus 
tolérantes envers l’autre. Par conséquent, vivre ensemble ne se fait pas sans conflits. Par 
moment, il est important de permettre la confrontation d’opinions sans, pour autant, 
aller vers un consensus total afin de définir collectivement des terrains d’entente et des 
modes de régulation.

De plus, vivre ensemble dans une société où le fossé entre riches et pauvres se creuse, 
exige une solidarité durable. La montée des inégalités accentue le ressentiment social, 
ce qui stimule les courants populistes et protectionnistes, créant ainsi de l’instabilité 
politique. Dès lors, une société qui prône et applique des valeurs comme le partage et la 
solidarité pourrait être notamment une solution à ces dérives.  

C’EST UNE TRÈS BONNE INITIATIVE PARCE QUE VOUS SAVEZ UN MAIRE DÉVELOPPE 
UN PROJET POLITIQUE, PEUT-ÊTRE DIFFÉRENT D’UNE VILLE À L’AUTRE ET PUIS DEU-
XIÈME CHOSE D’UN MAIRE, C’EST DE FAIRE QUE LES HOMMES ET LES FEMMES QUI 
HABITENT DANS SA VILLE PUISSENT SE RENCONTRER ET PUISSENT FAIRE SOCIÉTÉ 
C’EST-À-DIRE VIVRE ENSEMBLE ET CELA CRÉER DE L’HARMONIE, DE LA JOIE, DE LA 
BONNE HUMEUR ET PUIS RÉGLER DES PROBLÈMES QUI PEUVENT SE POSER. DONC 
CETTE INITIATIVE DU DINER DU VIVRE ENSEMBLE EST UNE TRÈS BONNE INITIATIVE 
QUI VIENT COMPLÉTER CE QUE L’ON FAIT, VOUS CONTRIBUER À NOUS AIDER ET JE 
VOUS ENCOURAGE À LES MULTIPLIER, À LES CONTINUER.
BERTRAND KERN
MAIRE DE PANTIN

LE DIALOGUE EST, 
D’AUTANT PLUS, IN-
DISPENSABLE QUE 
LA LUTTE CONTRE 

LES PRÉJUGÉS VÉHI-
CULÉS PAR LES MÉ-
DIAS DEVIENNENT 

PRÉOCCUPANTS 
ET CRÉENT DES 
IMAGES DÉFOR-

MÉES EN CONTRA-
DICTION AVEC LA 

RÉALITÉ DES POPU-
LATIONS VISÉES 



19

DÎNER DU VIVRE ENSEMBLE

Le vivre ensemble comporte aussi une dimension intergénérationnelle. La transmission 
des valeurs et de l’expérience aux nouvelles générations s’avère plus importante que ja-
mais dans nos sociétés occidentales en profonde mutation. La solidarité, l’échange et la 
compréhension mutuelle entre les générations sont autant de solutions durables afin de 
stimuler le vivre ensemble.

La préservation de l’héritage culturel constitue un défi important dans la mesure où l’écart 
entre les générations ne cesse de s’accroître, ce qui entraîne des difficultés de communica-
tion entre elles. C’est en cela que le dialogue intergénérationnel représente un moyen pour 
favoriser la compréhension entre les générations dans nos sociétés vieillissantes.

Le Conseil de l’Europe dans son Livre blanc sur le dialogue interculturel stipule que « Le 
dialogue interculturel est défini comme un échange d’idées respectueux et ouvert en-
tre les individus et les groupes aux patrimoines et expériences ethniques, culturels, reli-
gieux et linguistiques différents ». Il est à noter que cette définition est assez large pour 
englober presque tous les types d’échanges entre groupes et individus culturellement 
distincts, sans aucune hiérarchisation.

Le dialogue est d’autant plus indispensable que la lutte contre les préjugés véhiculés par 
les médias devient préoccupante et crée des images déformées en contradiction avec la 
réalité des populations visées. Les préjugés résultent souvent d’une méconnaissance, or, 
une meilleure connaissance est une condition nécessaire à une communication de qual-
ité. Les préjugés freinent le désir d’aller vers l’autre, d’échanger et de découvrir, c’est en 
cela qu’ils engendrent une marginalisation de la société. Le dialogue interculturel est un 
instrument essentiel à cet égard, sans lequel il sera difficile de préserver le bien-être so-
cial. Il est indispensable à la construction d’un nouveau modèle social et culturel adapté 
à une France plurielle en évolution, se nourrissant de l’interaction de plusieurs identités. 
Ainsi, le dialogue permet de les revivifier afin d’éviter leur ghettoïsation, de contrecarrer 
des dérives identitaires et de prévenir des conflits.

3) LE DIALOGUE
INTERGENERATIONNEL

2) LE DIALOGUE
INTERCULTUREL

LE DIALOGUE EST 
D’AUTANT PLUS IN-
DISPENSABLE QUE 
LA LUTTE CONTRE 
LES PRÉJUGÉS 
VÉHICULÉS PAR LES 
MÉDIAS DEVIENT 
PRÉOCCUPANTE ET 
CRÉE DES IMAGES 
DÉFORMÉES EN 
CONTRADICTION 
AVEC LA RÉALITÉ 
DES POPULATIONS 
VISÉES.

LA SOLIDARITÉ, 
L’ÉCHANGE ET LA 
COMPRÉHENSION 
MUTUELLE ENTRE 
LES GÉNÉRATIONS 
SONT AUTANT 
DE SOLUTIONS 
DURABLES AFIN DE 
STIMULER LE VIVRE 
ENSEMBLE.



20

PLATEFORME DE PARIS

Animée par la conviction que « le faire ensemble » est la voie pour construire une société 
plus interactive et plus dynamique, des dîners du vivre ensemble sont organisés dans 
plusieurs villes en France, tous les mois depuis fin 2012. Ce projet a été initié à l’origine 
par notre association La Plateforme de Paris, plateforme de réflexion et d’action sociale. 
Par la suite, plusieurs associations partenaires se sont mobilisées pour participer à l’or-
ganisation des dîners. Ces derniers sont ouverts à tous sans condition de participation et 
portent sur différents thèmes, ce qui leur confère plusieurs dimensions. Leur diffusion 
se fait par les bénévoles des associations partenaires et aussi par le site internet, créé à 
cette occasion. 

Nos dîners consistent à rassembler les participants autour d’une table dans une am-
biance conviviale. Ainsi, des personnes issues de milieux socioculturels différents ont la 
possibilité de se rencontrer, de découvrir de nouvelles saveurs, d’échanger des idées et 
des expériences. En résumé, ils favorisent le partage de moments forts qui permettent 
de mieux se connaître. En ce sens, les dîners du vivre ensemble constituent des espaces 
de dialogue, donc, de renforcement du lien social et de « lutte » contre les préjugés, tout 
ceci, dans le but de lancer les bases d’une société en paix, enrichie au contact d’autres 
cultures. A ce stade, la définition d’une thématique se fait dans le sens d’une ouverture 
à d’autres cultures et traditions. Par ailleurs, l’idée d’un dîner est un élément important 
dans la mesure où la gastronomie de la soirée devient le sujet des discussions et per-
met de basculer vers d’autres sujets. Bien souvent, chacun présente une spécialité de sa 
propre culture ou d’une autre, et ensuite, il est convié à rajouter, en quelque sorte, son 
ingrédient à la soirée, qui s’associe à un « mélange » des cultures.

De plus, les dîners donnent l’occasion aux citoyens de rencontrer leurs élus qui y sont 
invités, renforçant, de cette manière, le lien avec l’Etat français et aussi le rapport à la 
citoyenneté. D’où la consolidation du sentiment de confiance et d’être engagé dans la 
vie de la cité.

Ils comportent aussi une dimension caritative lorsqu’ils portent sur la thématique de la 
charité afin de venir en aide aux personnes malades ou dans le besoin, ce qui permet, 
dans un sens, de lutter contre les clivages formés entre riches-pauvres et de renforcer la 
solidarité.

PRESENTATION

L’OBJECTIF

4) EXEMPLE DE PRATIQUE :
LES DÎNERS DU VIVRE ENSEMBLE

CES DERNIERS 
SONT OUVERTS À 

TOUS SANS CONDI-
TION DE PARTICI-

PATION

LES DÎNERS DU 
VIVRE ENSEMBLE 

CONSTITUENT DES 
ESPACES DE DIA-

LOGUE, DONC, DE 
RENFORCEMENT 
DU LIEN SOCIAL 
ET DE « LUTTE » 

CONTRE LES PRÉ-
JUGÉS, TOUT CECI, 

DANS LE BUT DE 
LANCER LES BASES 
D’UNE SOCIÉTÉ EN 
PAIX, ENRICHIE AU 

CONTACT D’AUTRES 
CULTURES. 



21

DÎNER DU VIVRE ENSEMBLE

QUELQUES IMPRESSIONS
ET CHIFFRES

A l’origine, les dîners ont débuté avec un seul invité dans une salle de Livry-Gargan en 
Ile de France, mais ils comptent, aujourd’hui, quarante participants environ. Ils se déve-
loppent lentement mais sûrement. 

Afin d’exprimer les impressions portées sur ces dîners, il est possible de citer les paroles 
des participants ayant écrit dans le livre d’or : « Si loin et si près en même temps... c’est 
toujours un grand plaisir de partager les moments de rencontres et d’amitiés », « Autour 
du repas, nous avons pu échanger nos activités ainsi que nos coordonnées qui nous per-
mettront de nous rencontrer, à notre tour, dans les prochains moments ».

Ou encore, ces phrases du maire de la ville de Thiais : « C’est au fond un regard d’huma-
nisme qui réunit ici tous ceux qui sont présents, ces expériences croisées, cette volonté 
de travailler ensemble, de partager aussi les destins des uns et des autres est une richesse 
pour tous [...] c’est le signe que nous avons ensemble tellement à partager ». Et celles de 
la directrice de recherche au CNRS, Catherine De Wenden : «Ce travail peut construire 
un dialogue, le travail du chercheur c’est la connaissance, et avoir une meilleure connais-
sance réciproque est très importante si on veut que la recherche ait une fonction sociale, 
c’est-à-dire, aller au delà des stéréotypes [...] et que cela permette de changer le regard 
que l’on a sur ces populations pour aller au delà des discriminations et des idées reçues ». 

“C’EST AU FOND UN REGARD D’HUMANISME QUI RÉUNI 
ICI TOUS CEUX QUI SONT PRÉSENTS, CES EXPÉRIENCES 
CROISÉES, CETTE VOLONTÉ DE TRAVAILLER ENSEMBLE, DE 
PARTAGER AUSSI LES DESTINS DES UNS ET DES AUTRES 
EST UNE RICHESSE POUR TOUS [...] C’EST LE SIGNE QUE 
NOUS AVONS ENSEMBLE TELLEMENT À PARTAGER”
RICHARD DELL’AGNOLA  
MAIRE DE THIAIS 

« SI LOIN ET SI PRÈS 
EN MÊME TEMPS... 
C’EST TOUJOURS 
UN GRAND PLAISIR 
DE PARTAGER LES 
MOMENTS DE 
RENCONTRES ET 
D’AMITIÉS »



22

PLATEFORME DE PARIS



23

DÎNER DU VIVRE ENSEMBLE



06
 1

5 
55

 1
2 

45

NOS PARTENAIRES


