
NOTE SUR 
LE VIVRE ENSEMBLE



2 PLATEFORME DE PARIS



3

01 UNE CRISE DU LIEN SOCIAL ET LES INEGALITES 10

02 UNE IMMIGRATION MASSIVE 10

03 LES DISCRIMINATIONS 11

04 QUELQUES CHIFFRES 11

01 LA PROMOTION DE LA CONNAISSANCE 
MUTUELLE ET DE LA SOLIDARITE

20

02 LE DIALOGUE  INTERRELIGIEUX 20

03 LES DISCRIMINATIONS 21

04 LE DIALOGUE INTERGENERATIONNEL 21

01 AU NIVEAU INTERNATIONAL 14

02 AU NIVEAU EUROPEEN 14

03 AU NIVEAU NATIONAL 14

04  LES LIMITES A L’EFFICACITE DE CES MESURES 15

01 PRESENTATION	 24

02 L’OBJECTIF 24

03 L’ORGANISATION	 24

04  QUELQUES IMPRESSIONS ET CHIFFRES 25

CONCLUSION 26

BIBLIOGRAPHIE 27

INTRODUCTION 5

EDITO 4

I LES ENJEUX DU VIVRE ENSEMBLE

II VIVRE ENSEMBLE DANS
LA DIVERSITE ET LE DIALOGUE

A LES FREINS AU VIVRE ENSEMBLE 

A LE DIALOGUE :
NON PAS UNE QUESTION MAIS UNE EXIGENCE

B LES PRINCIPAUX TEXTES ET MESURES
EN FAVEUR DU VIVRE ENSEMBLE

B  LA PRATIQUE :
LES DINERS DU VIVRE ENSEMBLE



4 PLATEFORME DE PARIS

EDITO
La Plateforme de Paris, plateforme de réflexion et d’action sociale, est une asso-
ciation à but non lucratif (loi 1901) fondée en 2005 à Paris par un groupe de cher-
cheurs et de cadres. C’est un laboratoire d’idées ayant pour objet la production 
d’observations et de propositions. La Plateforme est née de la volonté de jeunes 
désireux d’apporter leur contribution à la société dans laquelle ils vivent. Son 
objectif majeur est d’apporter des réponses pragmatiques aux pro-blèmes soci-
aux rencontrés dans notre société. Ses efforts se concentrent autour de deux 
pôles principaux: la réflexion-recherche et les activités sur le terrain. Accordant 
aussi une importance privilégiée à la sensibilisation de l’opinion publique sur 
la nécessité du dialogue interculturel, la Plateforme de Paris cherche à stimuler 
les débats intellectuels sur les enjeux du vivre ensem-ble à travers l’organisa-
tion de séminaires et de conférences. L’éthique de la discussion fondée sur le 
respect des autres, l’écoute et la tolérance, le souci de débattre en mobilisant 
l’intelligence collective au service de tous les citoyens.

Dans un esprit de coopération, elle conçoit des programmes communs avec 
les différentes associations et fondations, les universités, les organisations 
non-gouvernementales et internationales.

La Plateforme de Paris travaille, respectivement, dans les domaines suivants :

–Identité et Intégration

–Éducation, environnement social

–Droits de l’homme et libertés civiles

–Études interreligieuses

–Résolution des conflits et paix et médiation

–Globalisation et diversité culturelles

–Migration et changement culturels

–Religion-Société



5

C’EST DANS CE 
CONTEXTE QUE NOUS 
PROPOSONS UNE  
APPROCHE DU VIVRE 
ENSEMBLE PRIMANT LE 
DIALOGUE À PLUSIEURS 
NIVEAUX À TRAVERS LE 
DÉVELOP-PEMENT DE 
NOUVELLES OCCA-
SIONS DE RENCONTRES.

INTRODUCTION

Plateforme de Paris

La notion composite « vivre-ensemble » est entrée récemment dans les dis-
cussions contemporaines concernant la citoyenneté et plus généralement la 
vie en société. Elle prône l’idéologie d’une bonne entente dans nos sociétés 
pluralistes actuelles et témoigne de l’efficacité du lien social. En effet, ce dernier 
constitue le ciment du vivre ensemble. Certaines mutations sociales tendent à 
le fragiliser, tandis que d’autres signe rendent compte de son dynamisme. 

La vie sociale apparaît comme un ensemble disparate de groupes sociaux 
aux frontières floues où les liens se sont fragilisés. Les raisons de cette trans-
formation sont bien connues. Depuis les années 70, la longue phase de crise 
économique, le déclin de l’Etat, l’individualisme, la montée des inégalités socia-
les, une immigration massive, etc., tous ces phénomènes semblent avoir con-
duit à une détérioration des anciennes formes d’intégration sociale.

Dès lors, se pose la question de repenser notre vivre ensemble, dans la mesure 
où ce qui permet aux sociétés de perdurer et de ne pas se déliter lorsqu’elles 
rassemblent des groupes différents, dont les intérêts et les convictions diver-
gent, est justement ce lien social. En effet, il représente l’ensemble des relations, 
des normes et des valeurs communes qui lient les individus les uns aux autres, 
les rendent solidaires. Il permet aux sociétés de « tenir » et assure la cohésion 
sociale. Il peut s’exprimer de différentes façons : une discussion, une conver-
sation téléphonique ou un repas de quartier. Autant d’occasions pour échanger 
et créer du lien, autant de relations possibles qui peuvent se tisser entre deux 
personnes seulement, comme entre les membres d’un groupe social ou d’une 
même société. 

L’intensité du lien social favorise notamment le dialogue interculturel dans nos 
sociétés accueillant une diversité de cultures. Le destin de la société française 
y est donc lié, dans la mesure où celle-ci façonne notre avenir dans un monde 
qui évolue rapidement. En effet, la diversité se construit sur le respect des con-
victions et des identités, en articulation avec la citoyenneté commune dans 
un milieu favorable au vivre ensemble. En ce sens, la cité devient un lieu de 
ressource et de rencontre, où les individus partagent à la fois difficultés et com-
plicité. Ainsi, la société fournit des repères à tous pour permettre aux individus 
d’avancer et de renforcer leur sentiment d’appartenance.

Cependant, la réalité est plus complexe. Le malaise social régnant sensibilise de 
plus en plus les autorités publiques à la nécessité de développer le dialogue inter-
culturel, en vue de renforcer la cohésion sociale. C’est dans ce contexte que nous 
proposons une approche du vivre ensemble encourageant le dialogue à plusieurs 
niveaux à travers le développement de nouvelles occasions de rencontres.



6 PLATEFORME DE PARIS

I. 
LES ENJEUX
DU VIVRE ENSEMBLE



7

LE VIVRE ENSEMBLE PASSE, AVANT TOUT, PAR LA 
PROMOTION DE LA DIVERSITÉ CULTURELLE QUI 
CONCOURT À AMÉLIORER LA SOCIÉTÉ. C’EST LA RAISON 
MAJEURE DE SA PRÉSERVATION. DÉFINIE COMME UNE 
PLURALITÉ DE CONNAISSANCE, DE SAGESSE ET DE 
DYNAMISME. ELLE PERMET L’OUVERTURE À L’AUTRE. 



8 PLATEFORME DE PARIS

Aabcdefghijklmnopqrstuvwxyz
abcdefghijklmnopqrstuvwxyz
abcdefghijklmnopqrstuvwxyz
abcdefghijklmnopqrstuvwxyz
abcdefghijklmnopqrstuvwxyz
abcdefghijklmnopqrstuvwxyz
abcdefghijklmnopqrstuvwxyz
abcdefghijklmnopqrstuvwxyz
abcdefghijklmnopqrstuvwxyz
abcdefghijklmnopqrstuvwxyz
abcdefghijklmnopqrstuvwxyz
abcdefghijklmnopqrstuvwxyz
abcdefghijklmnopqrstuvwxyz



9

AA
LES FREINS 
AU VIVRE 
ENSEMBLE 



10 PLATEFORME DE PARIS

Le lien social n’est pas mesurable en tant que tel. Quelques indices permettent 
tout de même d’avoir une idée sur la façon dont il évolue en France. En effet, 
l’essor de l’individualisme, le désintérêt pour la chose publique, les incivilités, 
seraient autant de signes d’une crise du lien social. On déplore aussi la « perte 
des repères », « l’affaiblissement des valeurs » ou encore, on parle de l’existence 
de « fractures sociales ». Ces symptômes tendent à accréditer cette thèse. 

En effet, la société parvient à rassembler les individus et à faire qu’ils réussis-
sent à vivre ensemble, mais cet équilibre est fragile. La montée de l’exclusion 
sociale, des inégalités ou de l’individualisme menace la cohésion sociale. 

Par exemple, le sentiment de relégation qui existe dans une partie de la popu-
lation française peut se manifester de façons très différentes. Les évènements 
au sein des banlieues françaises en novembre 2005 en sont une illustration du 
côté des plus jeunes : l’écart entre les discours politiques et leur expérience de 
la vie en société est particulièrement visible pour eux, ce qui les a conduits à 
une réaction protestataire aussi violente. Ces conflits nourrissent les préjugés, 
développent le sentiment d’insécurité et divisent ainsi la société. Or, pour per-
durer, celle-ci a au contraire besoin que le sentiment d’appartenance de ses 
membres soit fort.

Pour les plus défavorisés, le danger est de perdre progressivement les liens 
qu’ils entretiennent avec le reste de la société. Mais aussi de développer une 
sorte de renoncement à toute participation sociale pour ne plus exprimer colère 
et révolte. Vivre dans des conditions difficiles limite nécessairement l’accès à la 
société de consommation, provoque des frustrations et une sensation d’injus-
tice, liée au fait de ne pas être associé au partage. 

Par ailleurs, l’inégalité dans l’aménagement de l’espace public constitue aussi 
un frein au vivre ensemble. L’espace public est un enjeu puissant d’une poli-
tique de vie en commun, car la rencontre sur l’espace public urbain permet 
de lutter contre le communautarisme et la ségrégation. Pour jouer de cette 
fonction de rencontre, les aménagements ne doivent pas être en soi excluants 
mais a contrario doivent favoriser une mixité sociale permanente.

2) UNE IMMIGRATION 
MASSIVE
L’immigration est une constante de l’histoire de la France, terre d’accueil pour 
les immigrés depuis le début du XXème siècle. Cette immigration s’est accrue ces 
dernières décennies et se poursuivra pour plusieurs raisons, notamment, par 
le fait que ces immigrés arrivés en France se sont installés pour y rester, tout 
comme leurs descendants. Selon l’INSEE, en 2008, 1,1 million d’immigrés âgés 
de 18 à 50 ans vivent en Ile-de-France. Ils représentent 43 % de l’ensemble des 
immigrés de France métropolitaine. Les descendants directs d’immigrés (ayant 
au moins un des deux parents immigrés) nés en France métropolitaine sont 1 
million (soit un tiers de l’ensemble des descendants d’immigrés) à habiter la 

ON DÉPLORE AUSSI LA 
“PERTE DES REPÈRES”, 

“L’AFFAIBLISSEMENT DES 
VALEURS” OU ENCORE, 

ON PARLE DE L’EXIS-
TENCE DE “FRACTURES 

SOCIALES”. CES SYMP-
TÔMES TENDENT 

À ACCRÉDITER CETTE 
THÈSE.

1) UNE CRISE DU LIEN
SOCIAL ET LES INEGALITES



11

3) LES DISCRIMINATIONS

4) QUELQUES CHIFFRES
Afin d’illustrer la vulnérabilité du vivre ensemble, le sondage Les Français et le 
vivre ensemble effectué par Ipsos Public Affairs pour le conseil économique, 
social et environnemental et KPMG (réseau mondial de prestations de services 
d’audit, fiscaux et de conseil), constitue un exemple pertinent de l’état du vivre 
ensemble en France. Ce sondage a été réalisé en novembre 2011 sur un échan-
tillon de 1014 personnes représentatives de la population française âgée de 
15 ans et plus. Les résultats montrent que 43 % des Français pensent que les 
relations entre personnes d’origine ethnique différente ont eu tendance à se 
détériorer, depuis ces dix dernières années, et 46 % jugent que leurs relations 
sont mauvaises. De plus, 43 % des Français pensent que l’accroissement des 
inégalités est le facteur qui menace le plus la capacité à bien vivre ensemble, 
26 % considèrent que le facteur déterminant est l’extrémisme religieux. Concer-
nant les mesures jugées les plus efficaces, 46 % pensent que la promotion des 
valeurs, telles que la tolérance ou le respect, favoriserait le vivre ensemble, 43 % 
optent pour la formation des jeunes à la citoyenneté et 29 % pensent que c’est 
le développement de la solidarité avec les plus pauvres qui serait une mesure 
effective. C’est pourquoi, les autorités publiques s’efforcent de relever ce défi de 
manière plus concrète et résolue.

Le « vivre ensemble » ne peut se développer dans une société qui tolère les 
discriminations. Le respect de l’autre et des différences se place au centre des 
questions sociétales car il constitue un enjeu collectif essentiel, une nécessité 
absolue du vivre ensemble. 

Depuis quelques années, les pratiques discriminatoires, bien qu’illégales, sont 
extrêmement répandues et socialement admises. Selon l’INSEE, l’origine ou la 
nationalité sont les premières causes déclarées de discrimination : plus de 60 % 
des immigrés et de leurs descendants déclarent avoir subi des traitements in-
égalitaires, 37 % des immigrés et 31 % des descendants d’immigrés évoquent en-
suite la couleur de peau. D’autant plus qu’il est difficile d’attester de l’existence 
d’une discrimination, qui a souvent pour caractéristique d’être cachée et indi-
recte. De plus, les discriminations aggravent le sentiment d’exclusion sociale 
touchant, plus particulièrement, les habitants de zones urbaines sensibles. Ce 
qui accentue davantage encore la marginalisation de ses populations et étouffe, 
de ce fait, le dialogue. 

Il existe également des groupes et des organisations politiques qui prêchent la 
haine de « l’autre », de « l’étranger » ou de certaines identités religieuses. Le rac-
isme, la xénophobie, l’intolérance et toutes les autres formes de discrimination 
refusent l’idée même de dialogue et représentent un affront permanent.

région. Ils sont plus jeunes que l’ensemble de la population francilienne : 58 % 
d’entre eux ont moins de 30 ans contre 38 % des Franciliens. Les immigrés et 
leurs descendants, en Ile-de-France comme en France métropolitaine, sont ma-
joritairement originaires d’Afrique. En Ile-de-France, environ 30 % des immigrés 
et 40 % de leurs descendants sont originaires d’un des trois pays du Maghreb 
(Algérie, Maroc, Tunisie).

PLUS DE 60 % 
DES IMMIGRÉS 

ET DE LEURS 
DESCENDANTS 

DÉCLARENT 
AVOIR SUBI DES 

TRAITEMENTS 
INÉGALITAIRES

60%



12 PLATEFORME DE PARIS

B



13

B B
LES 
PRINCIPAUX 
TEXTES ET 
MESURES 
EN FAVEUR 
DU VIVRE 
ENSEMBLE



14 PLATEFORME DE PARIS

La valorisation de la diversité culturelle est essentielle pour arriver à redon-
ner une impulsion au vivre ensemble. A cet égard, la Déclaration universelle 
sur la diversité culturelle par l’UNESCO, du 2 novembre 2001, reconnaît, pour la 
première fois, la diversité culturelle comme « héritage commun de l’humanité » 
et considère sa sauvegarde comme étant un impératif concret et éthique, in-
séparable du respect de la dignité humaine.

Suite à cela, l’Assemblée générale des Nations Unies a proclamé le 21 mai, 
« Journée mondiale de la diversité culturelle pour le dialogue et le développe-
ment » afin de promouvoir les valeurs de la diversité culturelle pour appren-
dre à mieux « vivre ensemble ». C’est pourquoi, l’UNESCO fait appel aux Etats 
membres et à la société civile pour célébrer cette Journée en y associant le plus 
grand nombre d’acteurs et de partenaires. 

1) AU NIVEAU 
INTERNATIONAL

2) AU NIVEAU EUROPEEN

3) AU NIVEAU NATIONAL

Le texte significatif est le Livre blanc sur le dialogue interculturel intitulé Vivre 
ensemble dans l’égale dignité lancé par les ministres des Affaires Etrangères 
du Conseil de l’Europe, le 7 mai 2008. Ce Livre blanc affirme que l’identité eu-
ropéenne doit reposer sur des valeurs fondamentales partagées, le respect de 
notre patrimoine commun et la diversité culturelle, ainsi que le respect de 
la dignité de chaque individu. D’où, l’importance attribuée au dialogue inter-
culturel car il contribue, d’une part, à prévenir les clivages ethniques et re-
ligieux et, d’autre part, il permet d’avancer ensemble et de reconnaître nos 
différentes identités de manière constructive et démocratique, sur la base de 
valeurs universelles partagées. Ce texte explique aussi les conditions néces-
saires au développement du dialogue interculturel, notamment l’enseignement 
des compétences interculturelles et la création d’espaces réservés au dialogue 
interculturel ou l’extension de ceux existant. En fait, le Livre blanc répond au 
besoin de préciser dans quelle mesure le dialogue interculturel peut contribuer 
à valoriser la diversité tout en maintenant la cohésion sociale. Il vise à fournir 
un cadre conceptuel et un guide aux décideurs politiques et aux praticiens.

En France, la vie associative est relativement active et contribue à stimuler le 
lien social, particulièrement par le biais des réseaux d’échanges, des coopéra-
tives, et des associations de quartier, qui représentent un moyen de se sentir 
utile à la société et de s’épanouir individuellement ; des lieux d’intégration.

Nous citerons la Fête des voisins. Egalement nommée « Immeubles en fête », 
elle est à l’origine d’une initiative d’Atanase Périfan, qui en avait lancé l’idée 
en 1999 dans le 17e arrondissement de Paris, avec l’association qu’il avait créée 
quelques années plus tôt, Paris d’Amis. Il se donnait pour but de permettre à des 

‘ASSEMBLÉE GÉNÉRALE 
DES NATIONS UNIES A 
PROCLAMÉ LE 21 MAI, 

“JOURNÉE 
MONDIALE DE LA DIVER-
SITÉ CULTURELLE POUR 

LE DIALOGUE ET LE 
DÉVELOPPEMENT” AFIN 

DE PRO-MOUVOIR LES 
VALEURS DE LA DIVER-

SITÉ CULTURELLE POUR 
APPRENDRE À MIEUX 

“VIVRE ENSEMBLE”.

CE LIVRE BLANC AF-
FIRME QUE L’IDENTITÉ 

EUROPÉENNE DOIT 
REPOSER SUR DES VA-

LEURS FONDAMENTALES 
PARTAGÉES, LE RESPECT 
DE NOTRE PATRIMOINE 
COMMUN ET LA DIVER-
SITÉ CULTURELLE AINSI 
QUE LE RESPECT DE LA 

DIGNITÉ DE CHAQUE 
INDIVIDU.

C’EST UNE OCCASION 
POUR RENFORCER LA 

SOLIDARITÉ AU QUOTI-
DIEN ENTRE LES VOISINS 
ET POUR APPRENDRE À 

MIEUX VIVRE ENSEMBLE.



15

Bien que ces mesures représentent une avancée considérable, elles n’aboutissent pas 
forcément dans la pratique. Suffisent-elles à favoriser le vivre ensemble ? 

Effectivement, le Conseil de l’Europe présente ce Livre blanc comme une ligne directrice 
à suivre sans en suggérer une application concrète et détaillée. Chaque partie prenante 
doit vérifier et adapter les recommandations de manière appropriée à son contexte na-
tional. Cependant, la multiplicité des textes européens ne facilite pas leur suivi et leur 
application. Les obstacles politiques peuvent aussi aggraver ces difficultés à mettre en 
œuvre les textes communautaires. Il s’agit d’un processus long qui fait intervenir plu-
sieurs acteurs : gouvernement, administration centrale, services déconcentrés mais aussi 
les collectivités territoriales. 

En outre, le dialogue interculturel ne peut être prescrit par la loi. Il est abordé comme une 
invitation à mettre en place les principes évoqués, de manière souple, et à contribuer au 
débat international sur le devenir de nos sociétés multiculturelles. Les différents parte-
naires sont encouragés sur la voie à suivre, à suggérer des projets visant à développer le 
dialogue interculturel.

Par ailleurs, la Fête des voisins constitue, par son idée et son développement, une ligne 
à suivre afin de basculer vers un vivre ensemble plus dynamique et durable. Néanmoins, 
il est possible d’élargir la sphère de ce concept dans l’optique de rassembler plus de per-
sonnes issues de milieux différents. En effet, cette fête s’organise entre des voisins, ayant 
donc le même environnement. De ce fait, les habitants de banlieues n’ont pas forcément 
la possibilité de rencontrer les habitants des quartiers de centre ville qui concentrent 
les populations plus aisées, sans parler des zones pavillonnaires qui se développent en 
périphérie des villes. La dispersion de l’habitat se présente donc comme une barrière à la 
rencontre des populations et au lien social.

voisins de se rencontrer dans une ambiance conviviale, afin de rompre l’isole-
ment et la peur de l’autre qui, plus que jamais, gagnent nos sociétés. C’est une 
occasion pour renforcer la solidarité au quotidien entre les voisins et pour ap-
prendre à mieux vivre ensemble.

Cette initiative s’est développée dans toute la France et ensuite, dans trente-six 
pays, elle compte environ 20 millions de participants. Depuis 2010, cette fête est 
organisée par les citoyens eux-mêmes, le dernier vendredi du mois de mai ou 
le premier vendredi du mois de juin.

La Fête des voisins s’étend aussi au monde du travail dans le but de remettre 
du lien social dans les entreprises et de lutter contre les effets grandissants du 
stress professionnel. 

4) LES LIMITES
A L’EFFICACITE
DE CES MESURES

BIEN QUE CES ME-
SURES REPRÉSENTENT 
UNE AVANCÉE 
CONSIDÉRABLE, ELLES 
N’ABOUTISSENT PAS 
FORCÉMENT DANS 
LA PRATIQUE, CES 
MESURES SUF-
FISENT-ELLES À 
FAVORISER LE VIVRE 
ENSEMBLE?



16 PLATEFORME DE PARIS

II. 
II. VIVRE ENSEMBLE 
DANS LA DIVERSITE 
ET LE DIALOGUE



17

APPRENDRE À VIVRE ENSEMBLE, DANS UN CONTEXTE 
DE DIVERSITÉ CULTURELLE CROISSANTE TOUT EN 
RESPECTANT LES CONVICTIONS ET LES IDENTITÉS 
DE CHACUN, EST DEVENU L’UNE DES PRINCIPALES 
EXIGENCES DE NOTRE ÉPOQUE ET RESTERA PERTINENT 
POUR DE NOMBREUSES ANNÉES.

COMMENT VIVRE ENSEMBLE ?
A CE STADE, LA MISE EN PLACE DE CONDITIONS 
FAVORABLES AU DIALOGUE, NOTAMMENT DES ESPACES 
DE RENCONTRES DURABLES OÙ SE DIFFUSERAIENT DES 
VALEURS COMMUNES, DEVIENT UN ENJEU IMPORTANT. 



18 PLATEFORME DE PARIS

A



19

AA
LE DIALOGUE : 
NON PAS UNE 
QUESTION 
MAIS UNE 
EXIGENCE



20 PLATEFORME DE PARIS

1) LA PROMOTION DE LA 
CONNAISSANCE MUTUELLE
ET DE LA SOLIDARITE

2) LE DIALOGUE
INTERCULTUREL	

Depuis quelques dizaines d’années, la diversification culturelle s’est accélérée. 
Dans cette optique, le vivre ensemble apparaît comme une dimension incon-
tournable à la vie en société, chaque individu est concerné. De ce fait, le plural-
isme, la tolérance et l’esprit d’ouverture sont des valeurs plus importantes que 
jamais. La Cour européenne des droits de l’Homme a reconnu que le « plural-
isme repose sur la reconnaissance et le respect véritables de la diversité et de 
la dynamique des traditions culturelles, des identités ethniques et culturelles, 
des convictions religieuses, et des idées et concepts artistiques, littéraires et so-
cio-économiques  ». C’est pourquoi, il est nécessaire d’accueillir cette diversité 
culturelle en valorisant l’échange et la connaissance mutuelle. Elle joue un rôle 
important car se connaître et s’enrichir des autres cultures renforce la culture de 
l’échange. Cette meilleure connaissance doit nous amener à plus de dialogue et 
révéler la richesse des échanges interculturels. 

Toutefois, il faut admettre que les tensions sociales ne disparaîtront jamais en-
tièrement. Il faut seulement apprendre à gérer ces tensions dans le respect et 
la compréhension mutuelle. C’est en cela que la connaissance mutuelle prend 
tout son sens, dans la mesure où des personnes qui se connaissent se respectent 
davantage et deviennent plus tolérantes envers l’autre. Par conséquent, vivre en-
semble ne se fait pas sans conflits. Par moment, il est important de permettre la 
confrontation d’opinions sans, pour autant, aller vers un consensus total afin de 
définir collectivement des terrains d’entente et des modes de régulation.

De plus, vivre ensemble dans une société où le fossé entre riches et pauvres se 
creuse, exige une solidarité durable. La montée des inégalités accentue le ressenti-
ment social, ce qui stimule les courants populistes et protectionnistes, créant ainsi 
de l’instabilité politique. Dès lors, une société qui prône et applique des valeurs com-
me le partage et la solidarité pourrait être notamment une solution à ces dérives.  

Le Conseil de l’Europe dans son Livre blanc sur le dialogue interculturel stipule 
que « Le dialogue interculturel est défini comme un échange d’idées respectueux 
et ouvert entre les individus et les groupes aux patrimoines et expériences eth-
niques, culturels, religieux et linguistiques différents ». Il est à noter que cette 
définition est assez large pour englober presque tous les types d’échanges entre 
groupes et individus culturellement distincts, sans aucune hiérarchisation.

Le dialogue est d’autant plus indispensable que la lutte contre les préjugés 
véhiculés par les médias devient préoccupante et crée des images déformées en 
contradiction avec la réalité des populations visées. Les préjugés résultent sou-
vent d’une méconnaissance, or, une meilleure connaissance est une condition 
nécessaire à une communication de qualité. Les préjugés freinent le désir d’aller 
vers l’autre, d’échanger et de découvrir, c’est en cela qu’ils engendrent une mar-
ginalisation de la société. Le dialogue interculturel est un instrument essentiel à 

CETTE MEILLEURE 
CONNAISSANCE 

DOIT NOUS AMENER 
À PLUS DE DIA-

LOGUE ET RÉVÉLER  
LA RICHESSE DES 

ÉCHANGES INTER-
CULTURELS.



21

La dimension religieuse du dialogue culturel représente une partie importante, 
dans la mesure où la religion construit la majeure partie de son identité. Le pat-
rimoine culturel de la France comprend une grande diversité de religions dont 
les trois principales sont le christianisme, le judaïsme et l’islam. La religion exerce 
une influence profonde sur les relations humaines, car elle marque l’appartenance 
communautaire. En ce sens, elle définit le rapport à la société des croyants et leurs 
modes de vie qui peuvent se manifester sous forme de signes religieux marquant 
leur appartenance à telle ou telle religion. Cette manifestation des symboles reli-
gieux sur la sphère publique soulève des débats très médiatisés qui restent souvent 
d’actualité. D’où le risque d’un repli communautaire et d’une marginalisation de 
cette population croyante et pratiquante qui ne trouve pas toujours sa place au 
sein d’une société démocratique et laïque. Ainsi, il est possible de stimuler un ex-
trémisme religieux voire le terrorisme et créer un climat de méfiance mutuelle. 

Dans ce contexte, la question du dialogue interreligieux apparaît comme indispens-
able à la pérennité de nos sociétés modernes. A cet égard, il serait judicieux de citer 
les paroles de Christophe Roucou, directeur du Service des Relations avec l’Islam : 
« L’objectif n’est pas de dialoguer mais, grâce au dialogue, de mieux vivre ensemble 
dans le respect les uns les autres, de passer de la coexistence à la reconnaissance 
des autres et à la vie ensemble ». Un autre regard peut aussi contribuer au dialogue 
interreligieux, celui de Tareq Oubrou, imam et recteur de la mosquée de Bordeaux 
qui défend que « Pour dialoguer, il n’est pas nécessaire d’adhérer à la vérité de l’autre. 
Il faut juste reconnaître et respecter sa foi, sans avoir peur de se découvrir différents. 
C’est le seul moyen de sortir des logiques haineuses, des idéologies identitaires qui 
conduisent à la guerre des civilisations ». Tareq Oubrou soutient aussi qu’il n’est 
pas seulement question de discuter des sujets religieux, il est aussi fondamental 
d’échanger sur des sujets actuels en rapport avec notre rôle de citoyen.

3) LE DIALOGUE
INTERRELIGIEUX

4) LE DIALOGUE
INTERGENERATIONNEL
Le vivre ensemble comporte aussi une dimension intergénérationnelle. La 
transmission des valeurs et de l’expérience aux nouvelles générations s’avère 
plus importante que jamais dans nos sociétés occidentales en profonde muta-
tion. La solidarité, l’échange et la compréhension mutuelle entre les généra-
tions sont autant de solutions durables afin de stimuler le vivre ensemble.

La préservation de l’héritage culturel constitue un défi important dans la me-
sure où l’écart entre les générations ne cesse de s’accroître, ce qui entraîne 
des difficultés de communication entre elles. C’est en cela que le dialogue in-
tergénérationnel représente un moyen pour favoriser la compréhension entre 
les générations dans nos sociétés vieillissantes.

“L’OBJECTIF N’EST PAS DE 
DIALOGUER MAIS, GRÂCE 
AU DIALOGUE, DE MIEUX 
VIVRE ENSEMBLE DANS 
LE RESPECT LES UNS 
LES AUTRES, DE PASSER 
DE LA COEXISTENCE À 
LA RECONNAISSANCE 
DES AUTRES ET À LA VIE 
ENSEMBLE”.

C’EST EN CELA QUE LE 
DIALOGUE INTERGÉNÉRA-
TIONNEL REPRÉSENTE UN 
MOYEN POUR FAVORISER 
LA COMPRÉHENSION 
ENTRE LES GÉNÉRATIONS 
DANS NOS SOCIÉTÉS 
VIEILLISSANTES.

cet égard, sans lequel il sera difficile de préserver le bien-être social. Il est indis-
pensable à la construction d’un nouveau modèle social et culturel adapté à une 
France plurielle en évolution, se nourrissant de l’interaction de plusieurs iden-
tités. Ainsi, le dialogue permet de les revivifier afin d’éviter leur ghettoïsation, de 
contrecarrer des dérives identitaires et de prévenir des conflits.



22 PLATEFORME DE PARIS

B



23

23B B
EXEMPLE DE 
PRATIQUE :  
LES DÎNERS 
DU VIVRE 
ENSEMBLE



24 PLATEFORME DE PARIS

Animée par la conviction que « le faire ensemble » est la voie pour construire 
une société plus interactive et plus dynamique, des dîners du vivre ensemble sont 
organisés dans vingt six villes, dont sept en Ile de France, tous les mois depuis fin 
2012. Ce projet a été initié à l’origine par notre association La Plateforme de Paris, 
plateforme de réflexion et d’action sociale. Par la suite, plusieurs associations parte-
naires se sont mobilisées pour participer à l’organisation de ces dîners. Ces derniers 
sont ouverts à tous sans condition de participation et portent sur différents thèmes, 
ce qui leur confère plusieurs dimensions. Leur diffusion se fait par les bénévoles 
des associations partenaires et aussi par le site internet, créé à cette occasion.

Nos dîners consistent à rassembler les participants autour d’une table dans une 
ambiance conviviale. Ainsi, des personnes issues de milieux socioculturels dif-
férents ont la possibilité de se rencontrer, de découvrir de nouvelles saveurs, 
d’échanger des idées et des expériences. En résumé, ils favorisent le partager de 
moments forts qui permettent de mieux se connaître. En ce sens, les dîners du 
vivre ensemble constituent des espaces de dialogue, donc, de renforcement du 
lien social et de « lutte » contre les préjugés, tout ceci, dans le but de lancer les 
bases d’une société en paix, enrichie au contact d’autres cultures. A ce stade, la 
définition d’une thématique se fait dans le sens d’une ouverture à d’autres cul-
tures et traditions. Par ailleurs, l’idée d’un dîner est un élément important dans la 
mesure où la gastronomie de la soirée devient le sujet des discussions et permet 
de basculer vers d’autres sujets. Bien souvent, chacun présente une spécialité de 
sa propre culture ou d’une autre, et ensuite, il est convié à rajouter, en quelque 
sorte, son ingrédient à la soirée, qui s’associe à un « mélange » des cultures.

De plus, nos dîners donnent l’occasion aux citoyens de rencontrer leurs élus qui 
y sont invités, renforçant, de cette manière, le lien avec l’Etat français et aussi 
le rapport à la citoyenneté. D’où la consolidation du sentiment de confiance et 
d’être engagé dans la vie de la cité.

Nos dîners du vivre ensemble comportent aussi une dimension caritative lor-
squ’ils portent sur la thématique de la charité afin de venir en aide aux per-
sonnes malades ou dans le besoin, ce qui permet, dans un sens, de lutter contre 
les clivages formés entre riches-pauvres et de renforcer la solidarité.

1) PRESENTATION

2) L’OBJECTIF

3) L’ORGANISATION

26
DES DÎNERS DU 

VIVRE ENSEMBLE 
SONT ORGANISÉS 

DANS 26 VILLES, 
DONT 7 EN ILE 

DE FRANCE, TOUS 
LES MOIS DEPUIS 

FIN 2012

L’organisation des dîners s’effectue par les bénévoles des associations organ-
isatrices. Ils réfléchissent à tous les détails et soignent méticuleusement la 
présentation et la décoration des tables et des lieux. Afin d’accueillir au mieux 
les invités de la soirée, et de créer une ambiance chaleureuse, mais surtout, 
dans l’intention de porter le regard sur l’attention accordée à l’évènement. 

L’engagement et le dévouement des bénévoles sont considérables. En effet, 
l’organisation des dîners se fait dans la plus grande précision et le plus grand 

EN CE SENS, LES DÎNERS 
DU VIVRE ENSEMBLE 

CONSTITUENT DES 
ESPACES DE DIALOGUE, 

DONC, DE RENFORCE-
MENT DU LIEN SOCIAL 

ET DE “LUTTE” CONTRE 
LES PRÉJUGÉS, TOUT 

CECI, DANS LE BUT DE 
LANCER LES BASES 

D’UNE SOCIÉTÉ EN PAIX 
ENRICHIE AU CONTACT 

D’AUTRES CULTURES.



25

intérêt des bénévoles. C’est en cela qu’ils exposent et développent leur engage-
ment à la vie de la cité et favorisent leur intégration à la société. 

La définition de la thématique de la soirée s’effectue avant tout car elle est dé-
cisive du point de vue de l’organisation et du déroulement. Ensuite, en découle 
le menu, qui, jusqu’à maintenant, a été principalement la cuisine turque, et 
les animations telles que l’exposition d’œuvres d’arts ou la présentation d’une 
danse folklorique, apportant à la soirée toute sa richesse et sa festivité.

Des prises de paroles sont aussi à l’ordre du jour, notamment de la part des élus, 
donnant aux participants le moyen d’exprimer leur point de vue par rapport à 
la soirée

“C’EST AU FOND UN REGARD D’HUMANISME QUI RÉUNI 
ICI TOUS CEUX QUI SONT PRÉSENTS, CES EXPÉRIENCES 
CROISÉES, CETTE VOLONTÉ DE TRAVAILLER ENSEMBLE, 
DE PARTAGER AUSSI LES DESTINS DES UNS ET DES AUTRES 
EST UNE RICHESSE POUR TOUS [...] C’EST LE SIGNE QUE 
NOUS AVONS ENSEMBLE TELLEMENT À PARTAGER”

4) QUELQUES
IMPRESSIONS ET CHIFFRES
A l’origine, ces dîners ont débuté avec un seul invité dans une salle de Livry-Gar-
gan en Ile de France, mais ils comptent, aujourd’hui, quarante associations par-
tenaires en France. Ils sont organisés désormais dans vingt six villes françaises 
où ils se développent lentement mais sûrement.  

Afin d’exprimer les impressions portées sur ces dîners, il est possible de citer 
les paroles des participants ayant écrit dans le livre d’or : « Si loin et si près en 
même temps... c’est toujours un grand plaisir de partager les moments de ren-
contres et d’amitiés », « Autour du repas, nous avons pu échanger nos activités 
ainsi que nos coordonnées qui nous permettront de nous rencontrer, à notre 
tour, dans les prochains moments ».

Ou encore, ces phrases du maire de la ville de Thiais : « C’est au fond un regard 
d’humanisme qui réunit ici tous ceux qui sont présents, ces expériences croi-
sées, cette volonté de travailler ensemble, de partager aussi les destins des uns et 
des autres est une richesse pour tous [...] c’est le signe que nous avons ensemble 
tellement à partager ». Et celles de la directrice de recherche au CNRS, Cathe-
rine De Wenden : “Ce travail peut construire un dialogue, le travail du chercheur 
c’est la connaissance, et avoir une meilleure connaissance réciproque est très 
important si on veut que la recherche ait une fonction sociale, c’est-à-dire, aller 
au delà des stéréotypes [...] et que cela permette de changer le regard que l’on a 
sur ces populations pour aller au delà des discriminations et des idées reçues ». 
Et enfin, celles d’un invité : « Il y a des gens qui font et d’autres qui parlent. Vous, 
vous faites partie de ceux qui font et nous l’avons vu ce soir ».

EN EFFET, L’ORGANI-
SATION DES DÎNERS 
SE FAIT DANS LA PLUS 
GRANDE PRÉCISION ET 
DANS LE PLUS GRAND 
INTÉRÊT DES BÉNÉVO-
LES.



26 PLATEFORME DE PARIS

L’OBJECTIF DE LA 
PLATEFORME DE 

PARIS, À LONG 
TERME, EST DE 

MULTIPLIER CES 
OCCASIONS DE”-

VIVRE ENSEMBLE” 
ET DE DÉVELOP-

PER CE CONCEPT 
DANS LE BUT DE 
LE GÉNÉRALISER 

DURABLEMENT À 
L’ENSEMBLE DE LA 

FRANCE

« Seul le dialogue peut servir de base à une société pluraliste et culturelle », déclare 
Élisabeth Müller, secrétaire générale de l’UNICEF suisse et de l’intégration, « de même 
que, la compréhension mutuelle entre les cultures, jouent là un rôle essentiel ». La 
richesse culturelle du monde, c’est sa diversité en dialogue. Chaque culture puise à ses 
propres racines, mais ne s’épanouit qu’au contact des autres cultures. Il est un outil in-
dispensable pour assurer le maintien de la paix dans le cadre de la mondialisation que 
nous connaissons aujourd’hui. De même que la diversité culturelle est un droit humain 
fondamental, lutter pour sa promotion, c’est lutter contre les stéréotypes et le fonda-
mentalisme culturel. En effet, connaître nos différences, les respecter en ce qu’elles 
fondent notre propre identité, c’est donner la chance aux nouvelles générations, de 
s’épanouir hors des conflits identitaires.

L’objectif de la Plateforme de Paris, à long terme, est de multiplier ces occasions de 
« vivre ensemble » et de développer ce concept dans le but de le généraliser durable-
ment à l’ensemble de la France et d’attirer de plus en plus l’attention sur la nécessité 
du développement de cette valeur. 

En effet, plusieurs projets sont en cours de réflexion, notamment, l’ajout au calendrier 
national d’une journée consacrée au vivre ensemble, tout comme la Fête des voisins, 
en vue de sensibiliser le plus de monde. Il est aussi question de récompenser et en-
courager des personnalités du fait de leur contribution au vivre ensemble dans leur 
propre domaine en leur décernant un « prix du vivre ensemble ». 

De plus, dans le cadre du dialogue interculturel, l’organisation de voyages à l’étranger 
permettra aussi de découvrir d’autres cultures sur place et donc de mieux comprendre 
nos différences, et parfois, de rendre compte des valeurs qui nous unissent en tant 
qu’être humain.

Un autre projet concerne le monde des médias : la mise en place de cours sur les re-
ligions existantes destinés aux journalistes dans l’intention d’approfondir leur savoir, 
étant donné qu’ils sont les transmetteurs de l’information. Il est donc primordial de les 
prévenir sur les idées reçues pour une meilleure information.

CONCLUSION



27

Le Conseil de l’Europe. Livre blanc sur le dialogue interculturel « Vivre ensemble 
dans l’égale dignité », Editions du Conseil de l’Europe, mars 2010.

MORIN, Edgar et SINGAINY, Patrick. La France une et multiculturelle et Lettres aux 
citoyens de France, Fayard, 2012. Sortir de la crise identitaire par François Durpaire, 
p. 163-169.

DORTIER, Jean-François. Aux sources du lien social. Sciences humaines, Juin 2001, 
n°33.

ROUCOU, P. Christophe. Mettre en œuvre une fraternité en conjuguant foi et citoy-
enneté. Lettre du SRI (Service des relations avec l’Islam), Septembre 2013, n°116.

F. Dubet et D. Martucelli. Dans quelle société vivons-nous ?, Seuil, 1998.

http://www.dinerduvivreensemble.fr

http://www.plateformedeparis.fr

BIBLIOGRAPHIE



06
 1

5 
55

 1
2 

45


