a
\ 4

Centre de réflexion et d’action sociale

Gérard Siegwalt
Le défi interreligieux, ou : Le dialogue interreligieux au défi des intégrismes’

Le sujet « Le défi interreligieux » est d 'une brilante actualité, des lors qu’on le situe sur
["arriere-plan des conflits au Moyen-Orient — d’une part en Israél et en Palestine, d’autre part
en Irak du Nord et en Syrie. Ces conflits n’ont pas seulement des répercussions graves sur des
pays voisins dans cette région par suite des trés nombreux réfugiés trouvant, dans des
conditions difficiles, asile au Liban, en Jordanie et en Turquie, voire jusqu’en France, en
Allemagne, en Suede, dans d’autres pays encore ; mais ces conflits produisent aussi, en Israél
et en Palestine d’abord entre les extrémismes d’un c6té juif et de 1’autre c6té palestinien, et
puis dans tout le bassin méditerranéen et jusqu’au cceur de nos pays d’Europe, une
radicalisation dans ce qu’on appelle le djihadisme : le recrutement de jeunes musulmans,
parfois des nouveaux convertis, pour le terrorisme de 1’Etat islamique ou du Daech qui agit
sous le couvert — mais tout a fait fallacieusement — de 1’islam.

J’évoque a ce propos, & Mulhouse, la prise de position unanime, début septembre dernier, des
représentants des trois religions monothéistes exprimant (je cite) « notre refus inconditionnel
de toute forme de terrorisme qui prétendrait agir au nom de Dieu ». Et j’évoque également, a
Strasbourg, la marche interreligieuse de la fraternité le 28 octobre dernier, entre la Maison de
la Région et le Conseil de I’Europe et a laquelle ont participé, dans un commun refus de (je
cite) « tous les intégrismes qui prennent les religions en otage en commettant en leur nom
I’inacceptable », les responsables des principaux cultes d’Alsace (chrétiens, juif, musulman,
hidouiste et bouddhiste, et également bahaie).

J’évoque aussi les différents groupes de dialogue interreligieux, entre les trois religions
monothéistes tout comme avec 1’hindouisme et le bouddhisme, qui font un travail important,
souvent au quotidien, d’ouverture et de compréhension réciproques, contribuant ainsi au vivre
ensemble et a ’apprentissage d’une réelle pratique de voisinage dans nos quartiers.

L. Je commencerai, dans une li¢re partie, par formuler plusieurs théses qui expriment
différentes facettes complémentaires de ce qui est en jeu concernant le dialogue
interreligieux.

! Conférence donnée, a Iinitiative du Service du dialogue interreligieux du Conseil régional
d’Alsace, a Mulhouse le 1.12.2014 et a Strasbourg le 3.12.2014, a I’occasion de la parution du
livre Le défi interreligieux. L’Eglise chrétienne, les religions et la sociéte laique (Ed. du Cerf,
Paris, 2014). Redonnée a Paris, le 10.12.2014, sur invitation du Centre associatif de la
Plateforme de Paris-Pantin.



1. Je rappelle la thése de Hans Kiing, théologien catholique a Tiibingen, qui, depuis une
trentaine d’années, a progressivement élaboré, en collaboration avec les différentes religions
et cultures concernées, une éthique planétaire valant pour les unes et les autres et constituant
la base pour leur engagement commun au service de la justice et de la paix. Voici cette thése,
qui porte sur la nécessité d’une entente entre les religions et les cultures pour le bien commun
de toute ’humanité : « Sans paix entre les religions, pas de paix entre les peuples ».

2. On peut ceuvrer dans le sens indiqué par Kiing de plusieurs fagons, et toutes ont leur
importance, depuis des rencontres de voisinage, des invitations réciproques, des engagements
communs tres concrets, jusqu’a des approches thématiques de toutes sortes (historiques,
culturelles, artistiques, sociologiques ...). Ma propre approche, dans le livre sur « Le défi
interreligieux », est théologique : elle se fait au nom de la foi en Dieu, et elle invite les autres
religions (et ce sont au premier chef les religions abrahamiques) a faire de méme. La question
derniere, cruciale, du « défi interreligieux » est en effet la question de Dieu. Comment
I’entendons-nous ? La thése que je formule a ce propos est la suivante : « Nous sommes les
gardiens (les gardiens respectueux et fraternels, et a ce titre aussi critiques, au nom méme du
respect et de la fraternité) les uns des autres, entre religions différentes — les gardiens
d’une compréhension de Dieu qui construit ’humanité, toute ’humanité, et donc qui ne
la détruit pas ». L’implication de cette thése, c’est que nous sommes tous fentés — et
I’histoire en donne des exemples nombreux, dans le passé et jusque dans le présent — a
absolutiser notre propre compréhension de Dieu, a prendre nos représentations, notre
compréhension de Dieu, pour Dieu lui-méme et ainsi a faire de Dieu une idole, alors qu’il
dépasse toutes nos représentations de lui. L’absolutisation de Dieu est une perversion, une
trahison de Dieu ; elle est une subordination de Dieu a notre compréhension et elle tend alors
vers une instrumentalisation de Dieu par ’homme, par la religion : la religion devient alors
une idéologie totalitaire. Le christianisme, dans le passé, a connu la tentation de la théocratie ;
le judaisme, dans telle expression extrémiste, la connait aujourd’hui dans 1’Etat d’Israél ;
I’islam la vit 1a ou il se confond avec un pouvoir politique. Si I’islam fait aujourd’hui a ce
sujet la « une » des médias, c’est parce qu’il n’est pas seulement une religion mondiale mais
qu’il implique aussi une civilisation, et ¢’est parce qu’il est encore, dans bien des pays qui ont
été longtemps colonisés par des puissances dites « occidentales » considérées comme
chrétiennes, dans un mouvement de réaction contre cette domination passée. Il ne faut pas
I’oublier : ce qu’on appelle I’islamisme et donc I’instrumentalisation politique de I’islam qui
en fait une idéologie dominatrice, est aussi un fruit du colonialisme et qu’il engage ainsi la
responsabilité¢ de I’Occident anciennement dit chrétien. Quoi qu’il en soit, les perversions
religieuses — ce qu’on peut aussi aussi appeler les maladies de la foi — ne sont le monopole
d’aucune religion particuliére — toutes les religions les ont rencontrées et les rencontrent. D’ou
cette thése, que je redis : « Nous sommes les gardiens les uns des autres, entre religions
différentes, les gardiens de nos compréhensions respectives de Dieu. Cela signifie, puisque
Dieu est le Dieu vivant de toute la création, de toute I’humanité, que nous devons veiller a
promouvoir une compré¢hension de Dieu qui soit constructive (c’est la seule vraie) de
I’humanité dans sa totalité et donc également de sa diversité irréductible, et non

destructrice d’elle». Vous comprendrez a partir de 1a le sens du vieil adage : « La critique de
la religion est nécessaire a sa vérité » (a la vérité de la religion). Je précise que je développe
cette approche spécifiquement théologique encore dans un nouveau volume (ce sera le tome II
des Ecrits théologiques — le tome I portant sur « Le défi interreligieux ») ; ce nouveau tome, a
paraitre au printemps prochain, a pour titre « Le défi monothéiste ». Le défi monothéiste est de
surmonter la confusion du monothéisme, qui est une affirmation de foi et non une arme
politique, avec un pouvoir temporel, étant entendu que / ‘absolutisation du monothéisme est
une idoldtrisation de Dieu. Le vrai sens de I’affirmation monothéiste est qu’elle détrone les
idoles (aussi les idoles temporelles, si nombreuses, et si puissantes, aujourd’hui : c’est 1a
encore un sujet d’une actualité brilante), et le vrai sens de 1’affirmation monothéiste est



qu’elle permet [ 'unification (non I’uniformisation) du réel et d’abord de I’étre humain, dans
le respect de leur diversité irréductible et heureuse.

3. Le défi interreligieux n’est pas seulement, dans le sens indiqué, un défi religieux — un défi
pour les religions elles-mémes -, mais il est également un défi politique. Et cela vaut dans un
double sens : dans le sens selon lequel « le politique » - disons, en derniére instance, I’Etat —
doit « gérer » la pluralité des religions en son sein, et puis dans le sens selon lequel les
religions qui, toutes, comportent une éthique ne peuvent étre indifférentes ni donc rester
étrangeres au politique. La thése, ici, figure en téte de 1’épilogue au livre sur « Le défi
interreligieux ». La voici : « Il y a, dans notre pays comme dans d’autres, une double
interpellation : des religions par la société, de la société par les religions ». Je me contente
de lire le commentaire que j’ajoute a ce propos.

D’abord en ce qui concerne «!interpellation des religions par la société : les religions sont-
elles un probléme supplémentaire, a c6té de tous ceux (sociaux, humains, économiques,
¢cologiques, culturels, politiques, moraux, juridiques) qui pesent déja sur elle ? Elles seraient
un tel probléme pour la société soit 1a ou elles seraient proprement insignifiantes et ne seraient
aucune force de proposition critique et constructive, soit 1a ou elles seraient autodestructrices
par les combats de pouvoir qu’elles se livreraient les unes aux autres ou qu’elles ne pourraient
empécher d’étre livrés en leur nom ; elles seraient alors un facteur de guerre civile. Ou les
religions sont-elles, dans la société, une force de proposition véritable, et ce au ras du réel ou
se situe la vie de la société ? Et sont-elles une telle force — de paix, de justice, de sauvegarde
de la création — sans se muer en partis politiques ou idéologiques, donc une force spirituelle
et morale désintéressée, et sont-elles cette force d’une maniére qui a la fois respecte leur
identité et leur diversité et qui comporte néanmoins un dénominateur commun qui puisse étre
percu comme tel ? »

Ensuite en ce qui concerne « [’interpellation de la société par les religions : la société
reconnait-elle la présence des religions en son sein comme cette force spirituelle et morale
dont il vient d’étre parlé (une force qui ne saurait prétendre a aucun monopole), ou les tolere-
t-elle seulement comme malgré elle, en s’y résignant ? Autrement dit : leur fait-elle droit
comme groupes sociaux, culturels et spirituels, en les intégrant a la vie nationale, en leur y
faisant leur place, et ceci, par un enseignement de culture religieuse proposé¢ a tous, jusque
dans I’école ? Et puis la société s’ouvre-t-elle, non a une prétention des religions qui
voudraient avoir du pouvoir — une telle prétention est toujours en opposition a la religion
dans sa vérité —, mais a la question qu’elles incarnent dans la société (et pour autant qu’elles
le font), la question dernic¢re du sens dernier des choses, lequel sens est tout a la fois une
instance de jugement et une source de renouvellement tant pour les individus que pour la
société : la question (que les religions monothéistes formulent comme celle) de Dieu ? »

Je répéete la theése : « Il 'y a, dans notre pays comme dans d’autres, une double interpellation :
des religions par la société, de la société par les religions ». Cette interpellation doit
s’entendre comme une interpellation réciproquement critique.

4. Comme une suite de la thése précédente, la theése, ici, est donnée en conclusion de
I’épilogue. Je cite : « Les religions et la société ne sauraient légitimement se confondre.
L’affirmation des deux régnes qui ne sépare pas mais distingue entre le temporel et le
spirituel, est la seule sauvegarde de la spécificité de celui-ci et de celui-la et, partant, de
la liberté. Elle est aussi la condition de possibilité de la solidarité réciproquement
critique entre les religions et la société ».

Nous savons que cette distinction — qui remonte dans sa formulation dans le monde occidental
a s. Augustin — est devenue, en France, partie intégrante de notre Constitution, comme



affirmation de la laicité, et cela depuis la Séparation de I’Eglise et de 1’Etat en 1905. En
France, on parle a ce propos de séparation; je parle, a ce propos, de distinction, voire de
distinction réciproquement critique entre les deux termes concernés. Qu’est-ce a dire ? La
distinction entre le temporel et le spirituel (ou, comme dit Augustin, entre les « deux régnes »)
remonte a celle entre le sacré et le profane. Le sacré : le fanum/le temple, le pro-
fanum/profane : ce qui est devant le temple. Il s’agit 1a d’une polarité, d’'une méme réalité a
deux pdles, non d’un dualisme de deux réalités opposées ; il s’agit par conséquent d’une
distinction, non d’une séparation. Le sacré, c’est le lieu-source, le profane est le lieu de
I’engagement pratique dans la quotidienneté de la vie. Ainsi comprise, la distinction est
intelligible et, me semble-t-il, recevable aussi par un musulman : la vie courante est

« sanctifiée » - on peut aussi dire : nourrie spirituellement — par la pricre et toute la pratique
religieuse mais sans étre réduite a la pratique religieuse, car il y a I’engagement concret dans
la famille, la profession, la société plus vaste, donc dans tous ces espaces de vie qui, dans une
société sécularisée, laique, comme la notre, ne portent pas la marque de la religion (la famille
dans bien des cas mise a part). Je citerai ici un jeune ami musulman disant que, pour lui, le
djihad se pratique dans ce quotidien : il consiste en un effort intérieur (le chrétien parle a ce
propos de combat spirituel) dans le sens d’un travail sur soi, un travail quotidien, pour étre
dans le quotidien a I’écoute d’Allah, de Dieu, qui est, comme aussi dans les deux autres
religions monothéistes, le Dieu Créateur de toute I’humanité dans sa diversité.

On peut préciser un point : le non-respect de la distinction indiquée entre le temporel et le
spirituel, c’est, du coté des religions, I’absolutisation du spirituel et donc la théocratie, et
c’est, du coté de la société, I’absolutisation du temporel et donc le laicisme, qu’il faut bien
distinguer de la laicité. Le laicisme, c’est le rejet du spirituel hors de la sphere publique, tout
comme la théocratie est le rejet du temporel hors de la sphere spirituelle ; a la base des deux,
il y a un dualisme fondamental. D’ou la thése : « L’affirmation de la distinction entre
temporel et spirituel est la seule sauvegarde de la spécificité de I'un et de ’autre et, partant,
(la seule sauvegarde) de la liberté ». Il peut y avoir un terrorisme de la religion, dans le cas de
la théocratie, et un terrorisme de la société civile, laique, dans le cas du laicisme. Pour le vivre
ensemble de la société civile et des familles spirituelles/des religions, la conscience de la
spécificité tant du temporel que du spirituel 1’'un par rapport a 1’autre, la conscience de la
complémentarité, de la solidarité réciproque — de I’un avec 1’autre — est requise. C’est
pourquoi, pour que la parole puisse circuler entre les deux, pour qu’il y ait fécondation
réciproque et donc synergie, la culture religieuse au sens d’interreligieuse est une nécessité
incontournable pour le vivre ensemble ; cette culture religieuse, interreligieuse, reléve de la
responsabilité de 1’Etat et donc de 1’école publique. Il va de soi que la transmission de la foi
reléve de la responsabilité des seules familles spirituelles concernées et ne saurait étre de la
responsabilité de 1’Etat.

5. A nouveau comme une suite de ce qui précede, dans le sens d’une concrétisation dans le
contexte actuel évoqué tout au début, je pose la thése que « tous/toutes, que ce soit dans
notre qualité de membres de la société civile ou dans celle de membres de telle famille
spirituelle ou religion donnée, ou comme membres des deux, nous avons a nous soutenir
dans ce qui est la vérité responsable de nos engagements tant civils/temporels que
religieux/spirituels — la vérité responsable, c’est la vérité dont nous répondons les uns
devant les autres, la vérité donc respective légitimée a I’aune de la distinction entre le
temporel et le spirituel ». Cela veut dire : les religions/les familles spirituelles ont a soutenir
— moralement — la société civile et I’Etat dans la vérité responsable de leur engagement de
société civile et d’Etat (dont le caractére responsable s’avére dans le fait qu’ils sont au service
du bien commun de tous), et réciproquement la société civile et I’Etat ont & soutenir — de
maniére efficiente — les religions dans leur vérité responsable (dont, également, le caractére
responsable s’avere dans le fait que les religions contribuent au bien commun de tous, en
posant - avec d’autres ! - les questions dernicres, ultimes, les questions du sens). Dans le cas



d’espéce de I’islam, qui fait aujourd’hui I’objet de bien des amalgames du fait qu’on ne le
distingue pas toujours nettement (et que, parfois, certains membres de cette religion ne se
distancient pas toujours nettement) de 1’islamisme, la these affirmée implique que tant les
autres religions (christianisme en téte) que aussi la société civile et I’Etat ont a aider ’islam
dans I’affirmation de sa vérité responsable et a le soutenir dans cette affirmation. Cela est
nécessaire aussi bien pour dissocier fondamentalement 1’islam de 1’islamisme et donc du
djihadisme que pour parer a 1’islamophobie qui se nourrit de I’amalgame stigmatis¢ (entre
I’islam selon sa vérité et I’islamisme comme perversion et instrumentalisation idéologique,
politique, de I’islam).

6. Enfin, alors que I’attention est aujourd’hui principalement focalisée sur 1’islam, il faut dire
un mot spécifique sur le judaisme. Dans le livre sur « Le défi interreligieux », un quart des
textes porte sur lui. Le dialogue judéo-chrétien n’est pas moins essentiel que le dialogue
islamo-chrétien ; il faut préciser qu’il existe aussi un dialogue judéo-musulman. Ces dialogues
avec le judaisme sont, on le sait, aujourd’hui lourdement obérés par le trés douloureux et
interminable conflit israélo-palestinien ; celui-ci, qui aux yeux de quelques-uns, rend
impossible la poursuite de ces dialogues, démontre au contraire leur incontournable,
permanente et urgente nécessité. Car dans I’opposition qui marque — et pour autant qu’elle
marque — la coexistence des deux entités, israélienne et palestinienne, la logique a 1’ceuvre est
celle, de part et d’autre, de la colére, de la vengeance, de la violence et donc de la guerre ;
cette logique ne porte en elle que souffrance et malheur, pour les uns et les autres, et aucune
perspective de paix si ce n’est celle des cimetieres. A 1’inverse, les dialogues judéo-musulman
et judéo-chrétien ouvrent une perspective de dépassement de la confrontation violente, en ce
sens qu’ils placent les différentes parties prenantes non simplement les unes en face des autres
mais que ces parties prenantes se placent toutes ensemble en face de leurs traditions de foi
respectives et a travers elles en face de Dieu ; la logique qui est alors a I’ceuvre est celle de
I’écoute, de la plainte et du pardon réciproques, de la justice et ainsi de la paix : a partir de 1a,
construire ensemble un avenir commun devient possible. Je formulerai ici d’abord une priére,
qui aura — plaise a Dieu ! — son exaucement lorsque le temps en sera mir ; elle n’est autre que
celle de s.Frangois d’Assise : « Seigneur, fais de nous un instrument de la paix. Que la ou il 'y
a la haine, nous mettions (I’empathie) ’amour ». Et puis, je formulerai le constat — joint a une
question - que voici : Il'y a eu, apreés la 2° guerre mondiale, la réconciliation entre
I’Allemagne et la France ; il y a eu le Mahatma Gandhi en Inde , Martin Luther King
aux Etats-Unis, Nelson Mandela en Afrique du Sud, et la liste est loin d’étre close.
Pourquoi n’y aurait-il pas la réconciliation entre I’Arménie et la Turquie, ou entre Israél
et la Palestine... ?

I1. Ces différentes theses, qui, je le redis, sont complémentaires les unes des autres, je vais
maintenant les compléter, dans une seconde partie, par deux remarques que je développerai
brievement et qui ont trait précisément au sujet tel que formulé dans le titre de cette
rencontre : Le dialogue interreligieux au défi des intégrismes. Ces deux remarques qui font
référence plus particuliérement a I’islam, font toutes deux écho au livre de 1’islamologue Eric
Geoffroy, de I'Institut d’études islamiques de 1I’Université de Strasbourg. Son livre porte le
titre provocateur : « L islam sera spirituel ou ne sera plus ». C’est un livre majeur, d’un
musulman soufi — le soufisme est une mouvance mystique de I’islam — qui peut nous
interpeller les uns et les autres, surtout les autres religions monothéistes, car ce que E.
Geoffroy dit a propos de I’islam peut étre transposé, toutes proportions gardées, a elles aussi.

1. E. Geoffroy, évoquant le fondamentalisme et 1’intégrisme en islam, parle d’une « inversion
des valeurs » ; ces « inversions » sont des perversions des valeurs, qui altérent la vérité méme
de I’islam en son cceur. Je reprends a ce propos, et approfondis, ce qui a déja été évoqué a

propos des perversions religieuses. Il y a un constat a faire : les religions contiennent en elles
une potentialité démoniaque, c’est-a-dire destructrice (de la personne humaine, des relations



a autrui, a I’environnement et donc a la création, ultimement a Dieu) ; cette potentialité
destructrice tient a leur absolutisation, ce qui veut dire : a I’absolutisation de leur
compréhension de Dieu par nous, les humains, et donc a la négation du Deus semper major,
du Dieu qui, tout en se révélant, reste Dieu dans sa révélation et ne devient pas la possession
des destinataires de sa révélation. Je ’ai dit : L absolutisation de la religion, c’est son
idolatrisation : Dieu devient une idole dans les esprits humains, et il est alors livré a toutes les
confusions de I’esprit humain et donc du monde immanent, celui-ci étant tour a tour
instrumentalisé par 1’idole-Dieu et I’instrumentalisant elle-méme. Les idoles sont
foncierement voraces, dévoreuses, possessives. Maurice Bellet parle a ce propos du « Dieu
pervers » : un Dieu non libérateur des idoles qui asservissent mais asservissant lui-méme,
oppressif, répressif, culpabilisant, aliénant. (J’intercale ici une parenthése relative a
I’actualité : le djihadisme, dans son emprise dans nos propres pays sur de jeunes musulmans,
a conduit un nombre croissant de responsables musulmans a prendre conscience de
I’importance décisive d’ « aider les musulmans a aborder leurs textes fondateurs de manicre
critique », cad discernante.)

On peut noter a ce propos que déja les textes fondateurs du christianisme et de l’islam, la
Bible judéo-chrétienne et le Coran, stigmatisent ces déviations de sens dont ils attestent la
réalité des les origines : il faut par conséquent y voir des potentialités négatives, autrement dit
des tentations, inhérentes a 1’essence méme des religions. Les adeptes de ces dernicres
rencontreront ces tentations sur leur route demain au méme titre que cela est le cas
aujourd’hui et a été le cas hier. Ces tentations ne concernent pas que les autres, chacun-¢ a a
les affronter sur son chemin de foi, pour soit y succomber soit au contraire en sortir affermi
spirituellement, aguerri si je puis dire. La tentation de Jésus au désert est pour le chrétien le
paradigme de 1’épreuve cathartique (purificatrice) de la foi. Il y a dans 1’Ancien, le premier,
Testament bien des moments de décision dans le méme sens, ou se joue toute la suite du
devenir de la foi, et il y en a dans le Coran. De méme qu’on peut dire concernant 1’étre
humain qu’il n’est pas mais devient, les religions a proprement parler ne sont pas mais
deviennent. Chaque nouvelle génération, et chaque croyant particulier au sein de la
communauté de foi, ont a inventer a nouveau, certes dans la continuité de ce qui est prédonné
et donc de la tradition de foi mais aussi a frais nouveaux du fait du temps nouveau, la vérité
de la religion donnée et a se décider pour elle, et cela face aux tentations qui constamment et
inéluctablement la guettent. Cet état de choses, cet état de précarité des religions, a I’'image
de celle de I’étre humain, est constitutif des religions ; le doute est une dimension de la foi
elle-méme qui n’est pas sans lui. La religion, ¢’est toujours un chemin, un cheminement, celui
qui va de la réalité empirique de la religion donnée a la vérité de la religion.

2. 1l résulte de ce qui précede que la religion, si elle est authentique, n’est pas un avoir (la
religion comme avoir, c’est 1’idolatrie) mais un chemin. Je reprendrai ici seulement deux
paroles du Coran qui sont significatives de cet esprit : un esprit d’attente de Dieu, de sa
manifestation. « Pas de contrainte en matiere de religion » (Coran 2, 256), et puis : « Si ton
Seigneur [’avait voulu, Il aurait fait des étres humains une communauté unique, mais ils ont
encore des difféerends, sauf ceux auxquels ton Seigneur fait miséricorde. C’est méme pour
cela qu’ll les a créés » (Coran 11, 118) ; j’interpréte : (Il les a créés) non pour qu’ils aient des
différends mais pour que I’acceptation de cet état de choses fournisse le terrain ou la
miséricorde de Dieu peut s’exercer. Je trouve ce méme esprit dans la premiere béatitude de ce
qu’on appelle le Sermon sur la montagne de Jésus (Mt 5-7), qui est aussi la premicre des
béatitudes, celle qui permet de s’ouvrir a toutes les autres (concernant les affligés, les doux,
ceux qui ont faim et soif de justice, les miséricordieux, ceux qui ont le cceur pur, les faiseurs
de paix, ceux qui sont persécutés pour la justice) ; voici cette premicre béatitude : « Heureux
les pauvres en esprit, car le royaume des cieux est a eux ». Rappellerai-je a ce propos Martin
Luther qui, sur son lit de mort, a dit : « Nous sommes des mendiants, voila qui est vrai. »



La religion dans sa vérité comme questionnement, quéte, et donc caractérisée comme une
attitude spirituelle d’attente ou, comme on peut le préciser et au sens dans lequel Simone Weil
I’entend, d’attention. C’est cette attitude qui est au cceur de ’interprétation des textes, de
I’herméneutique donc, de ce qu’on appelle en islam Dijtihdd (défini comme « effort
d’interprétation des données de la Révélation » - & ne pas confondre avec « djihad »). E.
Geoffroy parle de ce qu’on peut nommer la captivité juridique de 1’ijtihad, lorsque celui-ci
voit dans le Coran une sorte de carriére d’ou extraire le droit musulman (le figh) ; il en résulte
une juridisation de I’islam qui n’a rien a envier a cette méme maladie qui a connu ses hauts
dans un certain christianisme et dont celui-ci n’est pas, comme on sait, définitivement guéri ;
cette maladie reste une tentation permanente d’accaparement et de mise en code de la vérité
de la religion. Le Coran lui-méme — telle est I’argumentation d’E. Geoffroy — stigmatise
cette hypertrophie du droit qui se réclame de lui. « L’ijtihdd spirituel » n’est pas une option
particuliere, parmi d’autres possibles, d’interprétation du Coran, mais il est la quéte (1’effort)
pour laisser advenir la vérité de la religion, une vérité ultimement indicible mais pourtant
agissante et créatrice de foi, de relation vivante a Dieu, au Dieu vivant. Par rapport a
« ’inversion des valeurs », 1’ijtihdd ainsi compris porte en puissance en lui ce que E.
Geoffroy appelle une « révolution du sens », expression qui désormais se comprend d’elle-
méme. Cette révolution du sens tient précisément au fait que la lettre du Coran, prise certes
au sérieux, n’est pas fermée sur elle-méme mais est ouverte a Dieu, comme elle (la lettre) le
demande elle-méme et comme les paroles de la tradition orale de Mohammed le demandent ;
la révolution du sens, qui consiste dans le vrai sens du Coran (indubitablement selon des
expressions variées, en fonction des circonstances et des interprétes eux-mémes, et donc sous
des formes critiquement complémentaires) tel que ce sens se dégage de 1’ijtihad spirituel,
émerge de la prise de conscience de la fension vivante et irréductible, donc essentielle, entre
la lettre et [’esprit, tension qui fait de la lettre la servante de 1’esprit et donc de la foi.

Mais il y a plus. Pour que le Coran soit interprété conformément a lui-méme, il ne peut rester
cloturé¢ sur lui-méme. Il doit étre, comme on dit aujourd’hui, contextualisé. Et méme
doublement : on doit le comprendre a partir de ses origines, donc du contexte de la vie du
Prophéte Mohammed, et puis on doit le comprendre en référence au contexte actuel et qui est
nouveau par rapport au contexte d’alors. Cette corrélation établie, sur la base du Coran, dans
I’ijtihdd entre le texte coranique avec sa tension entre la lettre et ’esprit d’une part, et le réel
d’autre part, concorde avec ce que le théologien Paul Tillich entend par « méthode de la
corrélation » entre ce qu’il appelle le message biblique d’un c6té, la situation donnée de
I’autre coté; c’est selon cette méthode que s’effectue une authentique interprétation ou
herméneutique. E. Geoffroy montre que cette compréhension de 1’ijtihad a connu une longue
éclipse dans I’histoire de 1’islam mais est en fait 1’originelle compréhension retrouvée. La
nouvelle compréhension est I’ancienne, originelle compréhension, celle du « Prophete » lui-
méme. La portée de cette compréhension pour le dialogue interreligieux est immense.

Je précise encore ce point : ’herméneutique coranique (mais aussi biblique) ne donne pas a
proprement parler le sens mais est la quéte active du sens et alimente ainsi cette dernicre et,
partant, la quéte de la vérité. La vérité de la religion se constitue dans cette quéte ; c’est 1a son
statut, si on peut dire, de n’avoir d’autre statut que celui de quéte, de quéte de Dieu. Tel est le
sens du monothéisme.

Il y a certes des différences dans la compréhension du monothéisme, entre le judaisme, le
christianisme et 1’islam. Quoi qu’il en soit de ces différences, la responsabilit¢ de chacune de
ces religions est fondamentalement celle du discernement (fourgan): quelles potentialités ou
réalités créatives la confession de foi monothéiste libére-t-elle en nous; de quelles
potentialités ou réalités destructrices, démoniaques, nous libére-t-elle? On peut aussi
formuler la méme question autrement : qu’est-ce qui construit, qu’est-ce qui détruit, a savoir
la personne humaine dans sa vocation d’intégrité et donc d’accomplissement, la relation a
autrui, également a 1’environnement et a la création, et la relation a Dieu ? Le discernement



fait advenir, ou actualise, la vérité ici et maintenant pour la foi. Il est, pour la foi, source
d’inspiration, aussi dans le sens de 1’¢thique, au plan empirique, temporel, mais il ne se
substitue pas a ce dernier qui a son autonomie, comme cela nous est apparu en évoquant la
distinction entre le temporel et le spirituel.

Conclusion

Je rappelle le parcours que nous venons de faire. Dans une 1 partie, j’ai formulé 5 ou 6
théses disant ce qui est en jeu dans le dialogue interreligieux, d’un c6té entre les religions
concernées elles-mémes, de I’autre c6té concernant la portée publique, politique, des religions
et, partant, du dialogue interreligieux. Dans la seconde partie, partant du constat des
perversions démoniaques toujours a nouveau réelles des religions, j’ai dit la nécessité d’une
lecture critique et donc discernante, contextualisée, des textes saints, qu’il s’agisse de la Bible
du Premier et du Nouveau Testament ou du Coran.

Trois phrases alors, relatives aux trois religions abrahamiques ou monothéistes sur lesquelles

je me suis particuliérement concentré — dans le débat qui va suivre, d’autres religions pourront
étre évoquées, en particulier I’hindouisme et le bouddhisme mais aussi les religions ethniques

par exemple en Afrique ou ailleurs encore). Ces trois phrases sont tirées du livre sur « Le défi

interreligieux ». Elles doivent étre référées toutes les trois a ce a été dit sur la portée publique,

politique, des religions.

-Juifs, chrétiens, musulmans, nous sommes concernés les uns par les autres, par notre
commune référence a Abraham.

-Juifs, chrétiens, musulmans, nous sommes concernés les uns avec les autres par Dieu, le
Dieu un et unique.

-Juifs, chrétiens, musulmans, nous sommes concernés les uns et les autres par le vrai défi du
dialogue interreligieux.

Pour finir, je citerai la conclusion de la Charte de la Fraternité d’Abraham de Strasbourg-
Neudorf — cette Fraternité, qui est un lieu effectif de dialogue interreligieux, est présentée
dans la derniere section du livre sur « Le défi interreligieux » -. Y est exprimé le sens ultime
du dialogue interreligieux, sens qui le coupe a la racine de toute velléité de prosélytisme. Je
cite : L’enjeu du dialogue interreligieux, c’est qu’en construisant la paix, il convertit par la-
méme les uns et les autres toujours davantage a Dieu, source de vérité, de liberte, d’ amour et
de courage.



