
 1 

 
Gérard Siegwalt  
 

Le défi interreligieux, ou : Le dialogue interreligieux au défi des intégrismes1 
 

Le sujet « Le défi interreligieux » est d’une brûlante actualité, dès lors qu’on le situe sur 
l’arrière-plan des conflits au Moyen-Orient – d’une part en Israël et en Palestine, d’autre part 
en Irak du Nord et en Syrie. Ces conflits n’ont pas seulement des répercussions graves sur des 
pays voisins dans cette région par suite des très nombreux réfugiés trouvant, dans des 
conditions difficiles, asile au Liban, en Jordanie et en Turquie, voire jusqu’en France, en 
Allemagne, en Suède, dans d’autres pays encore ; mais ces conflits produisent aussi, en Israël 
et en Palestine d’abord entre les extrémismes d’un côté juif et de l’autre côté palestinien, et 
puis dans tout le bassin méditerranéen et jusqu’au cœur de nos pays d’Europe, une 
radicalisation dans ce qu’on appelle le djihadisme : le recrutement de jeunes musulmans, 
parfois des nouveaux convertis, pour le terrorisme de l’État islamique ou du Daech qui agit 
sous le couvert – mais tout à fait fallacieusement – de l’islam. 
 
J’évoque à ce propos, à Mulhouse, la prise de position unanime, début septembre dernier, des 
représentants des trois religions monothéistes exprimant (je cite) « notre refus inconditionnel 
de toute forme de terrorisme qui prétendrait agir au nom de Dieu ». Et j’évoque également, à 
Strasbourg, la marche interreligieuse de la fraternité le 28 octobre dernier, entre la Maison de 
la Région et le Conseil de l’Europe et à laquelle ont participé, dans un commun refus de (je 
cite) « tous les intégrismes qui prennent les religions en otage en commettant en leur nom 
l’inacceptable », les responsables des principaux cultes d’Alsace (chrétiens, juif, musulman, 
hidouiste et bouddhiste, et également bahaïe). 
 
J’évoque aussi les différents groupes de dialogue interreligieux, entre les trois religions 
monothéistes tout comme avec l’hindouisme et le bouddhisme, qui font un travail important, 
souvent au quotidien, d’ouverture et de compréhension réciproques, contribuant ainsi au vivre 
ensemble et à l’apprentissage d’une réelle pratique de voisinage dans nos quartiers. 
 
I. Je commencerai, dans une Iière partie, par formuler plusieurs thèses qui expriment 
différentes facettes complémentaires de ce qui est en jeu concernant le dialogue 
interreligieux. 
 

                                                
1 Conférence donnée, à l’initiative du Service du dialogue interreligieux du Conseil régional 
d’Alsace, à Mulhouse le 1.12.2014 et à Strasbourg le 3.12.2014, à l’occasion de la parution du 
livre Le défi interreligieux. L’Eglise chrétienne, les religions et la société laïque (Ed. du Cerf, 
Paris, 2014). Redonnée à Paris, le 10.12.2014, sur invitation du Centre associatif de la 
Plateforme de Paris-Pantin. 



 2 

1. Je rappelle la thèse de Hans Küng, théologien catholique à Tübingen, qui, depuis une 
trentaine d’années, a progressivement élaboré, en collaboration avec les différentes religions 
et cultures concernées, une éthique planétaire valant pour les unes et les autres et constituant 
la base pour leur engagement commun au service de la justice et de la paix. Voici cette thèse, 
qui porte sur la nécessité d’une entente entre les religions et les cultures pour le bien commun 
de toute l’humanité : « Sans paix entre les religions, pas de paix entre les peuples ». 
 
2. On peut œuvrer dans le sens indiqué par Küng de plusieurs façons, et toutes ont leur 
importance, depuis des rencontres de voisinage, des invitations réciproques, des engagements 
communs très concrets, jusqu’à des approches thématiques de toutes sortes (historiques, 
culturelles, artistiques, sociologiques …). Ma propre approche, dans le livre sur « Le défi 
interreligieux », est théologique : elle se fait au nom de la foi en Dieu, et elle invite les autres 
religions (et ce sont au premier chef les religions abrahamiques) à faire de même. La question 
dernière, cruciale, du « défi interreligieux » est en effet la question de Dieu. Comment 
l’entendons-nous ? La thèse que je formule à ce propos est la suivante : « Nous sommes les 
gardiens (les gardiens respectueux et fraternels, et à ce titre aussi critiques, au nom même du 
respect et de la fraternité) les uns des autres, entre religions différentes – les gardiens 
d’une compréhension de Dieu qui construit l’humanité, toute l’humanité, et donc qui ne 
la détruit pas ». L’implication de cette thèse, c’est que nous sommes tous tentés – et 
l’histoire en donne des exemples nombreux, dans le passé et jusque dans le présent – à 
absolutiser notre propre compréhension de Dieu, à prendre nos représentations, notre 
compréhension de Dieu, pour Dieu lui-même et ainsi à faire de Dieu une idole, alors qu’il 
dépasse toutes nos représentations de lui. L’absolutisation de Dieu est une perversion, une 
trahison de Dieu ; elle est une subordination de Dieu à notre compréhension et elle tend alors 
vers une instrumentalisation de Dieu par l’homme, par la religion : la religion devient alors 
une idéologie totalitaire. Le christianisme, dans le passé, a connu la tentation de la théocratie ; 
le judaïsme, dans telle expression extrémiste, la connaît aujourd’hui dans l’État d’Israël ; 
l’islam la vit là où il se confond avec un pouvoir politique. Si l’islam fait aujourd’hui à ce 
sujet la « une » des médias, c’est parce qu’il n’est pas seulement une religion mondiale mais 
qu’il implique aussi une civilisation, et c’est parce qu’il est encore, dans bien des pays qui ont 
été longtemps colonisés par des puissances dites « occidentales » considérées comme 
chrétiennes, dans un mouvement de réaction contre cette domination passée. Il ne faut pas 
l’oublier :  ce qu’on appelle l’islamisme et donc l’instrumentalisation politique de l’islam qui 
en fait une idéologie dominatrice, est aussi un fruit du colonialisme et qu’il engage ainsi la 
responsabilité de l’Occident anciennement dit chrétien. Quoi qu’il en soit, les perversions 
religieuses – ce qu’on peut aussi aussi appeler les maladies de la foi – ne sont le monopole 
d’aucune religion particulière – toutes les religions les ont rencontrées et les rencontrent. D’où 
cette thèse, que je redis : « Nous sommes les gardiens les uns des autres, entre religions 
différentes, les gardiens de nos compréhensions respectives de Dieu. Cela signifie, puisque 
Dieu est le Dieu vivant de toute la création, de toute l’humanité, que nous devons veiller à 
promouvoir une compréhension de Dieu qui soit constructive (c’est la seule vraie) de 
l’humanité dans sa totalité et donc également de sa diversité irréductible, et non 
destructrice d’elle». Vous comprendrez à partir de là le sens du vieil adage : « La critique de 
la religion est nécessaire à sa vérité » (à la vérité de la religion). Je précise que je développe 
cette approche spécifiquement théologique encore dans un nouveau volume (ce sera le tome II 
des Ecrits théologiques – le tome I portant sur « Le défi interreligieux ») ; ce nouveau tome, à 
paraître au printemps prochain, a pour titre « Le défi monothéiste ». Le défi monothéiste est de 
surmonter la confusion du monothéisme, qui est une affirmation de foi et non une arme 
politique, avec un pouvoir temporel, étant entendu que l’absolutisation du monothéisme est 
une idolâtrisation de Dieu. Le vrai sens de l’affirmation monothéiste est qu’elle détrône les 
idoles (aussi les idoles temporelles, si nombreuses, et si puissantes, aujourd’hui : c’est là 
encore un sujet d’une actualité brûlante), et le vrai sens de l’affirmation monothéiste est 



 3 

qu’elle permet l’unification (non l’uniformisation) du réel et d’abord de l’être humain, dans 
le respect de leur diversité irréductible et heureuse. 

3. Le défi interreligieux n’est pas seulement, dans le sens indiqué, un défi religieux – un défi 
pour les religions elles-mêmes -, mais il est également un défi politique. Et cela vaut dans un 
double sens : dans le sens selon lequel « le politique » - disons, en dernière instance, l’État – 
doit « gérer » la pluralité des religions en son sein, et puis dans le sens selon lequel les 
religions qui, toutes, comportent une éthique ne peuvent être indifférentes ni donc rester 
étrangères au politique. La thèse, ici, figure en tête de l’épilogue au livre sur « Le défi 
interreligieux ». La voici : « Il y a, dans notre pays comme dans d’autres, une double 
interpellation : des religions par la société, de la société par les religions ». Je me contente 
de lire le commentaire que j’ajoute à ce propos. 

D’abord en ce qui concerne «l’interpellation des religions par la société : les religions sont-
elles un problème supplémentaire, à côté de tous ceux (sociaux, humains, économiques, 
écologiques, culturels, politiques, moraux, juridiques) qui pèsent déjà sur elle ? Elles seraient 
un tel problème pour la société soit là où elles seraient proprement insignifiantes et ne seraient 
aucune force de proposition critique et constructive, soit là où elles seraient autodestructrices 
par les combats de pouvoir qu’elles se livreraient les unes aux autres ou qu’elles ne pourraient 
empêcher d’être livrés en leur nom ; elles seraient alors un facteur de guerre civile. Ou les 
religions sont-elles, dans la société, une force de proposition véritable, et ce au ras du réel où 
se situe la vie de la société ? Et sont-elles une telle force — de paix, de justice, de sauvegarde 
de la création — sans se muer en partis politiques ou idéologiques, donc une force spirituelle 
et morale désintéressée, et sont-elles cette force d’une manière qui à la fois respecte leur 
identité et leur diversité et qui comporte néanmoins un dénominateur commun qui puisse être 
perçu comme tel ? » 

Ensuite en ce qui concerne « l’interpellation de la société par les religions : la société 
reconnaît-elle la présence des religions en son sein comme cette force spirituelle et morale 
dont il vient d’être parlé (une force qui ne saurait prétendre à aucun monopole), ou les tolère-
t-elle seulement comme malgré elle, en s’y résignant ? Autrement dit : leur fait-elle droit 
comme groupes sociaux, culturels et spirituels, en les intégrant à la vie nationale, en leur y 
faisant leur place, et ceci, par un enseignement de culture religieuse proposé à tous, jusque 
dans l’école ? Et puis la société s’ouvre-t-elle, non à une prétention des religions qui 
voudraient avoir du pouvoir — une telle prétention est toujours en opposition à la religion 
dans sa vérité —, mais à la question qu’elles incarnent dans la société (et pour autant qu’elles 
le font), la question dernière du sens dernier des choses, lequel sens est tout à la fois une 
instance de jugement et une source de renouvellement tant pour les individus que pour la 
société : la question (que les religions monothéistes formulent comme celle) de Dieu ? » 
Je répète la thèse : « Il y a, dans notre pays comme dans d’autres, une double interpellation : 
des religions par la société, de la société par les religions ». Cette interpellation doit 
s’entendre comme une interpellation réciproquement critique. 

4. Comme une suite de la thèse précédente, la thèse, ici, est donnée en conclusion de 
l’épilogue. Je cite : « Les religions et la société ne sauraient légitimement se confondre. 
L’affirmation des deux règnes qui ne sépare pas mais distingue entre le temporel et le 
spirituel, est la seule sauvegarde de la spécificité de celui-ci et de celui-là et, partant, de 
la liberté. Elle est aussi la condition de possibilité de la solidarité réciproquement 
critique entre les religions et la société ». 

Nous savons que cette distinction – qui remonte dans sa formulation dans le monde occidental 
à s. Augustin – est devenue, en France, partie intégrante de notre Constitution, comme 



 4 

affirmation de la laïcité, et cela depuis la Séparation de l’Église et de l’État en 1905. En 
France, on parle à ce propos de séparation; je parle, à ce propos, de distinction, voire de 
distinction réciproquement critique entre les deux termes concernés. Qu’est-ce à dire ? La 
distinction entre le temporel et le spirituel (ou, comme dit Augustin, entre les « deux règnes ») 
remonte à celle entre le sacré et le profane. Le sacré : le fanum/le temple, le pro-
fanum/profane : ce qui est devant le temple. Il s’agit là d’une polarité, d’une même réalité à 
deux pôles, non d’un dualisme de deux réalités opposées ; il s’agit par conséquent d’une 
distinction, non d’une séparation. Le sacré, c’est le lieu-source, le profane est le lieu de 
l’engagement pratique dans la quotidienneté de la vie. Ainsi comprise, la distinction est 
intelligible et, me semble-t-il, recevable aussi par un musulman : la vie courante est 
« sanctifiée » - on peut aussi dire : nourrie spirituellement – par la prière et toute la pratique 
religieuse mais sans être réduite à la pratique religieuse, car il y a l’engagement concret dans 
la famille, la profession, la société plus vaste, donc dans tous ces espaces de vie qui, dans une 
société sécularisée, laïque, comme la nôtre, ne portent pas la marque de la religion (la famille 
dans bien des cas mise à part). Je citerai ici un jeune ami musulman disant que, pour lui, le 
djihad se pratique dans ce quotidien : il consiste en un effort intérieur (le chrétien parle à ce 
propos de combat spirituel) dans le sens d’un travail sur soi, un travail quotidien, pour être 
dans le quotidien à l’écoute d’Allah, de Dieu, qui est, comme aussi dans les deux autres 
religions monothéistes, le Dieu Créateur de toute l’humanité dans sa diversité.  

On peut préciser un point : le non-respect de la distinction indiquée entre le temporel et le 
spirituel, c’est, du côté des religions, l’absolutisation du spirituel et donc la théocratie, et 
c’est, du côté de la société, l’absolutisation du temporel et donc le laïcisme, qu’il faut bien 
distinguer de la laïcité. Le laïcisme, c’est le rejet du spirituel hors de la sphère publique, tout 
comme la théocratie est le rejet du temporel hors de la sphère spirituelle ; à la base des deux, 
il y a un dualisme fondamental. D’où la thèse : « L’affirmation de la distinction entre 
temporel et spirituel est la seule sauvegarde de la spécificité de l’un et de l’autre et, partant, 
(la seule sauvegarde) de la liberté ». Il peut y avoir un terrorisme de la religion, dans le cas de 
la théocratie, et un terrorisme de la société civile, laïque, dans le cas du laïcisme. Pour le vivre 
ensemble de la société civile et des familles spirituelles/des religions, la conscience de la 
spécificité tant du temporel que du spirituel l’un par rapport à l’autre, la conscience de la 
complémentarité, de la solidarité réciproque – de l’un avec l’autre – est requise. C’est 
pourquoi, pour que la parole puisse circuler entre les deux, pour qu’il y ait fécondation 
réciproque et donc synergie, la culture religieuse au sens d’interreligieuse est une nécessité 
incontournable pour le vivre ensemble ; cette culture religieuse, interreligieuse, relève de la 
responsabilité de l’État et donc de l’école publique. Il va de soi que la transmission de la foi 
relève de la responsabilité des seules familles spirituelles concernées et ne saurait être de la 
responsabilité de l’État. 

5. A nouveau comme une suite de ce qui précède, dans le sens d’une concrétisation dans le 
contexte actuel évoqué tout au début, je pose la thèse que « tous/toutes, que ce soit dans 
notre qualité de membres de la société civile ou dans celle  de membres de telle famille 
spirituelle ou religion donnée, ou comme membres des deux, nous avons à nous soutenir 
dans ce qui est la vérité responsable de nos engagements tant civils/temporels que 
religieux/spirituels – la vérité responsable, c’est la vérité dont nous répondons les uns 
devant les autres, la vérité donc respective légitimée à l’aune de la distinction entre le 
temporel et le spirituel ». Cela veut dire : les religions/les familles spirituelles ont à soutenir 
– moralement – la société civile et l’État dans la vérité responsable de leur engagement de 
société civile et d’État (dont le caractère responsable s’avère dans le fait qu’ils sont au service 
du bien commun de tous), et réciproquement la société  civile et l’État ont à soutenir – de 
manière efficiente – les religions dans leur vérité responsable (dont, également, le caractère 
responsable s’avère dans le fait que les religions contribuent au bien commun de tous, en 
posant - avec d’autres ! - les questions dernières, ultimes, les questions du sens). Dans le cas 



 5 

d’espèce de l’islam, qui fait aujourd’hui l’objet de bien des amalgames du fait qu’on ne le 
distingue pas toujours nettement (et que, parfois, certains membres de cette religion ne se 
distancient pas toujours nettement) de l’islamisme, la thèse affirmée implique que tant les 
autres religions (christianisme en tête) que aussi la société civile et l’État ont à aider l’islam 
dans l’affirmation de sa vérité responsable et à le soutenir dans cette affirmation. Cela est 
nécessaire aussi bien pour dissocier fondamentalement l’islam de l’islamisme et donc du 
djihadisme que pour parer à l’islamophobie qui se nourrit de l’amalgame stigmatisé (entre 
l’islam selon sa vérité et l’islamisme comme perversion et instrumentalisation idéologique, 
politique, de l’islam). 

 
6. Enfin, alors que l’attention est aujourd’hui principalement focalisée sur l’islam, il faut dire 
un mot spécifique sur le judaïsme. Dans le livre sur « Le défi interreligieux », un quart des 
textes porte sur lui. Le dialogue judéo-chrétien n’est pas moins essentiel que le dialogue 
islamo-chrétien ; il faut préciser qu’il existe aussi un dialogue judéo-musulman. Ces dialogues 
avec le judaïsme sont, on le sait, aujourd’hui lourdement obérés par le très douloureux et 
interminable conflit israélo-palestinien ; celui-ci, qui aux yeux de quelques-uns, rend 
impossible la poursuite de ces dialogues, démontre au contraire leur incontournable, 
permanente et urgente nécessité. Car dans l’opposition qui marque – et pour autant qu’elle 
marque – la coexistence des deux entités, israélienne et palestinienne, la logique à l’œuvre est 
celle, de part et d’autre, de la colère, de la vengeance, de la violence et donc de la guerre ; 
cette logique ne porte en elle que souffrance et malheur, pour les uns et les autres, et aucune 
perspective de paix si ce n’est celle des cimetières. A l’inverse, les dialogues judéo-musulman 
et judéo-chrétien ouvrent une perspective de dépassement de la confrontation violente, en ce 
sens qu’ils placent les différentes parties prenantes non simplement les unes en face des autres 
mais que ces parties prenantes se placent toutes ensemble en face de leurs traditions de foi 
respectives et à travers elles en face de Dieu ; la logique qui est alors à l’œuvre est celle de 
l’écoute, de la plainte et du pardon réciproques, de la justice et ainsi de la paix : à partir de là, 
construire ensemble un avenir commun devient possible. Je formulerai ici d’abord une prière, 
qui aura – plaise à Dieu ! – son exaucement lorsque le temps en sera mûr ; elle n’est autre que 
celle de s.François d’Assise : « Seigneur, fais de nous un instrument de la paix. Que là où il y 
a la haine, nous mettions (l’empathie) l’amour ». Et puis, je formulerai le constat – joint à une 
question - que voici : Il y a eu, après la 2e guerre mondiale, la réconciliation entre 
l’Allemagne et la France ; il y a eu le Mahatma Gandhi en Inde , Martin Luther King 
aux États-Unis, Nelson Mandela en Afrique du Sud, et la liste est loin d’être close. 
Pourquoi n’y aurait-il pas la réconciliation entre l’Arménie et la Turquie, ou entre Israël 
et la Palestine… ? 
II. Ces différentes thèses, qui, je le redis, sont complémentaires les unes des autres, je vais 
maintenant les compléter, dans une seconde partie, par deux remarques que je développerai 
brièvement et qui ont trait précisément au sujet tel que formulé dans le titre de cette 
rencontre : Le dialogue interreligieux au défi des intégrismes. Ces deux remarques qui font 
référence plus particulièrement à l’islam, font toutes deux écho au livre de l’islamologue Éric 
Geoffroy, de l’Institut d’études islamiques de l’Université de Strasbourg. Son livre porte le 
titre provocateur : « L’islam sera spirituel ou ne sera plus ». C’est un livre majeur, d’un 
musulman soufi – le soufisme est une mouvance mystique de l’islam – qui peut nous 
interpeller les uns et les autres, surtout les autres religions monothéistes, car ce que É. 
Geoffroy dit à propos de l’islam peut être transposé, toutes proportions gardées, à elles aussi.  
1. É. Geoffroy, évoquant le fondamentalisme et l’intégrisme en islam, parle d’une « inversion 
des valeurs » ; ces « inversions » sont des perversions des valeurs, qui altèrent la vérité même 
de l’islam en son cœur. Je reprends à ce propos, et approfondis, ce qui a déjà été évoqué à 
propos des perversions religieuses. Il y a un constat à faire : les religions contiennent en elles 
une potentialité démoniaque, c’est-à-dire destructrice (de la personne humaine, des relations 



 6 

à autrui, à l’environnement et donc à la création, ultimement à Dieu) ; cette potentialité 
destructrice tient à leur absolutisation, ce qui veut dire : à l’absolutisation de leur 
compréhension de Dieu par nous, les humains, et donc à la négation du Deus semper major, 
du Dieu qui, tout en se révélant, reste Dieu dans sa révélation et ne devient pas la possession 
des destinataires de sa révélation. Je l’ai dit : L’absolutisation de la religion, c’est son 
idolâtrisation : Dieu devient une idole dans les esprits humains, et il est alors livré à toutes les 
confusions de l’esprit humain et donc du monde immanent, celui-ci étant tour à tour 
instrumentalisé par l’idole-Dieu et l’instrumentalisant elle-même. Les idoles sont 
foncièrement voraces, dévoreuses, possessives. Maurice Bellet parle à ce propos du « Dieu 
pervers » : un Dieu non libérateur des idoles qui asservissent mais asservissant lui-même, 
oppressif, répressif, culpabilisant, aliénant. (J’intercale ici une parenthèse relative à 
l’actualité : le djihadisme, dans son emprise dans nos propres pays sur de jeunes musulmans, 
a conduit un nombre croissant de responsables musulmans à prendre conscience de 
l’importance décisive d’ « aider les musulmans à aborder leurs textes fondateurs de manière 
critique », càd discernante.) 

On peut noter à ce propos que déjà les textes fondateurs du christianisme et de l’islam, la 
Bible judéo-chrétienne et le Coran, stigmatisent ces déviations de sens dont ils attestent la 
réalité dès les origines : il faut par conséquent y voir des potentialités négatives, autrement dit 
des tentations, inhérentes à l’essence même des religions. Les adeptes de ces dernières 
rencontreront ces tentations sur leur route demain au même titre que cela est le cas 
aujourd’hui et a été le cas hier. Ces tentations ne concernent pas que les autres, chacun-e a à 
les affronter sur son chemin de foi, pour soit y succomber soit au contraire en sortir affermi 
spirituellement, aguerri si je puis dire. La tentation de Jésus au désert est pour le chrétien le 
paradigme de l’épreuve cathartique (purificatrice) de la foi. Il y a dans l’Ancien, le premier, 
Testament bien des moments de décision dans le même sens, où se joue toute la suite du 
devenir de la foi, et il y en a dans le Coran. De même qu’on peut dire concernant l’être 
humain qu’il n’est pas mais devient, les religions à proprement parler ne sont pas mais 
deviennent. Chaque nouvelle génération, et chaque croyant particulier au sein de la 
communauté de foi, ont à inventer à nouveau, certes dans la continuité de ce qui est prédonné 
et donc de la tradition de foi mais aussi à frais nouveaux du fait du temps nouveau, la vérité 
de la religion donnée et à se décider pour elle, et cela face aux tentations qui constamment et 
inéluctablement la guettent. Cet état de choses, cet état de précarité des religions, à l’image 
de celle de l’être humain, est constitutif des religions ; le doute est une dimension de la foi 
elle-même qui n’est pas sans lui. La religion, c’est toujours un chemin, un cheminement, celui 
qui va de la réalité empirique de la religion donnée à la vérité de la religion. 

2. Il résulte de ce qui précède que la religion, si elle est authentique, n’est pas un avoir (la 
religion comme avoir, c’est l’idolâtrie) mais un chemin. Je reprendrai ici seulement deux 
paroles du Coran qui sont significatives de cet esprit : un esprit d’attente de Dieu, de sa 
manifestation. « Pas de contrainte en matière de religion » (Coran 2, 256), et puis : « Si ton 
Seigneur l’avait voulu, Il aurait fait des êtres humains une communauté unique, mais ils ont 
encore des différends, sauf ceux auxquels ton Seigneur fait miséricorde. C’est même pour 
cela qu’Il les a créés » (Coran 11, 118) ; j’interprète : (Il les a créés) non pour qu’ils aient des 
différends mais pour que l’acceptation de cet état de choses fournisse le terrain où la 
miséricorde de Dieu peut s’exercer. Je trouve ce même esprit dans la première béatitude de ce 
qu’on appelle le Sermon sur la montagne de Jésus (Mt 5-7), qui est aussi la première des 
béatitudes, celle qui permet de s’ouvrir à toutes les autres (concernant les affligés, les doux, 
ceux qui ont faim et soif de justice, les miséricordieux, ceux qui ont le cœur pur, les faiseurs 
de paix, ceux qui sont persécutés pour la justice) ; voici cette première béatitude : « Heureux 
les pauvres en esprit, car le royaume des cieux est à eux ». Rappellerai-je à ce propos Martin 
Luther qui, sur son lit de mort, a dit : « Nous sommes des mendiants, voilà qui est vrai. » 



 7 

La religion dans sa vérité comme questionnement, quête, et donc caractérisée comme une 
attitude spirituelle d’attente ou, comme on peut le préciser et au sens dans lequel Simone Weil 
l’entend, d’attention. C’est cette attitude qui est au cœur de l’interprétation des textes, de 
l’herméneutique donc, de ce qu’on appelle en islam l’ijtihâd (défini comme « effort 
d’interprétation des données de la Révélation » - à ne pas confondre avec « djihad »). É. 
Geoffroy parle de ce qu’on peut nommer la captivité juridique de l’ijtihâd, lorsque celui-ci 
voit dans le Coran une sorte de carrière d’où extraire le droit musulman (le fiqh) ; il en résulte 
une juridisation de l’islam qui n’a rien à envier à cette même maladie qui a connu ses hauts 
dans un certain christianisme et dont celui-ci n’est pas, comme on sait, définitivement guéri ; 
cette maladie reste une tentation permanente d’accaparement et de mise en code de la vérité 
de la religion. Le Coran lui-même — telle est l’argumentation d’É. Geoffroy — stigmatise 
cette hypertrophie du droit qui se réclame de lui. « L’ijtihâd spirituel » n’est pas une option 
particulière, parmi d’autres possibles, d’interprétation du Coran, mais il est la quête (l’effort) 
pour laisser advenir la vérité de la religion, une vérité ultimement indicible mais pourtant 
agissante et créatrice de foi, de relation vivante à Dieu, au Dieu vivant. Par rapport à 
« l’inversion des valeurs », l’ijtihâd ainsi compris porte en puissance en lui ce que É. 
Geoffroy appelle une « révolution du sens », expression qui désormais se comprend d’elle-
même. Cette révolution du sens tient précisément au fait que la lettre du Coran, prise certes 
au sérieux, n’est pas fermée sur elle-même mais est ouverte à Dieu, comme elle (la lettre) le 
demande elle-même et comme les paroles de la tradition orale de Mohammed le demandent ; 
la révolution du sens, qui consiste dans le vrai sens du Coran (indubitablement selon des 
expressions variées, en fonction des circonstances et des interprètes eux-mêmes, et donc sous 
des formes critiquement complémentaires) tel que ce sens se dégage de l’ijtihâd spirituel, 
émerge de la prise de conscience de la tension vivante et irréductible, donc essentielle, entre 
la lettre et l’esprit, tension qui fait de la lettre la servante de l’esprit et donc  de la foi. 

Mais il y a plus. Pour que le Coran soit interprété conformément à lui-même, il ne peut rester 
clôturé sur lui-même. Il doit être, comme on dit aujourd’hui, contextualisé. Et même 
doublement : on doit le comprendre à partir de ses origines, donc du contexte de la vie du 
Prophète Mohammed, et puis on doit le comprendre en référence au contexte actuel et qui est 
nouveau par rapport au contexte d’alors. Cette corrélation établie, sur la base du Coran, dans 
l’ijtihâd entre le texte coranique avec sa tension entre la lettre et l’esprit d’une part, et le réel 
d’autre part, concorde avec ce que le théologien Paul Tillich entend par « méthode de la 
corrélation » entre ce qu’il appelle le message biblique d’un côté, la situation donnée de 
l’autre côté ; c’est selon cette méthode que s’effectue une authentique interprétation ou 
herméneutique. É. Geoffroy montre que cette compréhension de l’ijtihad a connu une longue 
éclipse dans l’histoire de l’islam mais est en fait l’originelle compréhension retrouvée. La 
nouvelle compréhension est l’ancienne, originelle compréhension, celle du « Prophète » lui-
même. La portée de cette compréhension pour le dialogue interreligieux est immense. 
Je précise encore ce point : l’herméneutique coranique (mais aussi biblique) ne donne pas à 
proprement parler le sens mais est la quête active du sens et alimente ainsi cette dernière et, 
partant, la quête de la vérité. La vérité de la religion se constitue dans cette quête ; c’est là son 
statut, si on peut dire, de n’avoir d’autre statut que celui de quête, de quête de Dieu. Tel est le 
sens du monothéisme. 

Il y a certes des différences dans la compréhension du monothéisme, entre le judaïsme, le 
christianisme et l’islam. Quoi qu’il en soit de ces différences, la responsabilité de chacune de 
ces religions est fondamentalement celle du discernement (fourqân): quelles potentialités ou 
réalités créatives la confession de foi monothéiste libère-t-elle en nous ; de quelles 
potentialités ou réalités destructrices, démoniaques, nous libère-t-elle ? On peut aussi 
formuler la même question autrement : qu’est-ce qui construit, qu’est-ce qui détruit, à savoir 
la personne humaine dans sa vocation d’intégrité et donc d’accomplissement, la relation à 
autrui, également à l’environnement et à la création, et la relation à Dieu ? Le discernement 



 8 

fait advenir, ou actualise, la vérité ici et maintenant pour la foi. Il est, pour la foi, source 
d’inspiration, aussi dans le sens de l’éthique, au plan empirique, temporel, mais il ne se 
substitue pas à ce dernier qui a son autonomie, comme cela nous est apparu en évoquant la 
distinction entre le temporel et le spirituel. 
 
Conclusion 
 
Je rappelle le parcours que nous venons de faire. Dans une 1ère partie, j’ai formulé 5 ou 6 
thèses disant ce qui est en jeu dans le dialogue interreligieux,  d’un côté entre les religions 
concernées elles-mêmes, de l’autre côté concernant la portée publique, politique, des religions 
et, partant, du dialogue interreligieux. Dans la seconde partie, partant du constat des 
perversions démoniaques toujours à nouveau réelles des religions, j’ai dit la nécessité d’une 
lecture critique et donc discernante, contextualisée, des textes saints, qu’il s’agisse de la Bible 
du Premier et du Nouveau Testament ou du Coran. 
 
Trois phrases alors, relatives aux trois religions abrahamiques ou monothéistes sur lesquelles 
je me suis particulièrement concentré – dans le débat qui va suivre, d’autres religions pourront 
être évoquées, en particulier l’hindouisme et le bouddhisme mais aussi les religions ethniques 
par exemple en Afrique ou ailleurs encore). Ces trois phrases sont tirées du livre sur « Le défi 
interreligieux ». Elles doivent être référées toutes les trois à ce a été dit sur la portée publique, 
politique, des religions. 
 
-Juifs, chrétiens, musulmans, nous sommes concernés les uns par les autres, par notre 
commune référence à Abraham. 
-Juifs, chrétiens, musulmans, nous sommes concernés les uns avec les autres par Dieu, le 
Dieu un et unique. 
-Juifs, chrétiens, musulmans, nous sommes concernés les uns et les autres par le vrai défi du 
dialogue interreligieux.  
 
Pour finir, je citerai la conclusion de la Charte de la Fraternité d’Abraham de Strasbourg-
Neudorf – cette Fraternité, qui est un lieu effectif de dialogue interreligieux, est présentée 
dans la dernière section du livre sur « Le défi interreligieux » -. Y est exprimé le sens ultime 
du dialogue interreligieux, sens qui le coupe à la racine de toute velléité de prosélytisme. Je 
cite : L’enjeu du dialogue interreligieux, c’est qu’en construisant la paix, il convertit par là-
même les uns et les autres toujours davantage à Dieu, source de vérité, de liberté, d’amour et 
de courage. 
 
 


