A
7 N

PLATEFORME DE PARIS

POUR LE DIALOGUE INTERCULTUREL

Entretiens France Turquie :

La République, les diversités culturelles et I’Europe

Paris, les 31 mars et 1°" avril 2006




Synthese des interventions

Les premiéres Rencontres Abant France/Turquie, qui se sont déroulées a Paris les 31 mars et
1% avril 2006, ont permis un premier dialogue entre intellectuels francais et turcs sur des
sujets aussi divers que « I’identité nationale a 1’épreuve de 1’Europe ? », « République et
pluralités », « Laicité : les modalités de la rencontre entre République et islam », « le
libéralisme et la globalisation en question », « Vers quel modéle européen ? ».

La seconde édition de ces rencontres, les 13 et 14 avril 2007 a Istanbul, qui bénéficie du
soutien de la revue Esprit et de la Fondation pour I’innovation politique, a I’ambition
d’approfondir les discussions et les échanges entre intellectuels de ces deux pays, cette fois-Ci

autour du theme générique : « Silences, ignorances et réalités ».

Plateforme de Paris



1- L’identité nationale a I’épreuve de I’Europe ?
Intervenants : Dominique Schnapper, Niyazi Oktem, Véronique Nahoum Grappe, Etyen
Mahcupyan, Dominique Reynié, Ali Bayramoglu.

Modérateur : Pierre Nora

En introduction, I’historien Pierre Nora retourne le propos en faisant de 1’Europe la victime
du retour en force de I’idée de nation. « Au niveau méme des non-dits de la conscience
nationale, c’est en France, dans ses contradictions, dans ses crises sociales et identitaires
actuelles, que la question de la relation a I’Europe pose le condensé le plus fort ». Le « non »
francais au projet de Constitution européenne n’est pas si loin, qui est & comprendre comme le
rejet d’une Europe « dont le sens est devenu de plus en plus incertain en raison de
I’¢largissement brutal aux pays de I’Est, déplacant ainsi son centre de gravité, et dont la
candidature turque a été la victime, provisoire peut-étre ».

Cette crispation identitaire, qui n’est pas propre a la France, ce retour a la nation vécue
comme « naturelle », s’expliquent selon la sociologue Dominique Schnapper par le succés du
double paradoxe européen. Le premier repose sur le fait que « 1’idée de surmonter les nations
est née au cceur méme des pays qui ont inventé 1’idée de nation ». Le projet européen, de
construire un ordre politique supranational, ¢tait censé mettre les nations européennes a 1’abri
des suicides collectifs auxquels elles s’étaient livrées au XXeme siecle et les rendre capables
de faire face a I'impérialisme soviétique. « Le deuxieme paradoxe est que 1I’Europe est
aujourd’hui victime de son succés » Une guerre entre nations européennes devenue
impensable, I’implosion du régime soviétique signant ipso facto la victoire des pays
démocratiques, 1I’Europe se retrouve sans ennemi et sans projet politique. « N’ayant plus de
projet politique qui permette de surmonter ce qui apparait comme naturel, les identités
nationales sont réapparues avec force ». Ainsi de 1’élargissement a 25 qui s’est fait moins au
nom des valeurs de la démocratie ( la liberté, 1’égalité des hommes rationnels et donc, la
laicité) qu’au gré de discussions d’ordre économique ou prévalaient les intéréts de chacun.
Ainsi du « non » au referendum sur la Constitution, en France comme aux Pays-Bas. Tout se

passe comme si «la mobilisation nationale était toujours plus forte que la raison



démocratique ». L’enjeu, pour I’Europe, est de trouver les moyens politiques et symboliques
pour dépasser le sentiment trés profond des peuples d’affiliation a 1’idée de nation. Ce qui,
pour Dominique Schnapper, est loin d’étre acquis dans la mesure ou «les démocraties
providentielles sont de plus en plus des démocraties de la jouissance immédiate et de moins
en moins des sociétés habitées par des projets d’ambition politique ».

Ce constat, pessimiste, est repris sous un autre angle par le politologue Dominique Reynié.
Depuis plus d’un demi-siecle, les Européens vivent un profond malaise dans le sentiment
qu’ils nourrissent a I’égard de la nation, dépouillés qu’ils ont été de leur ancienne puissance
militaire, économique, démographique. Les sondages montrent en effet une construction assez
sophistiquée ou la revendication d’une appartenance nationale cohabite avec une demande
trés forte de protection de la part de I’Europe. Or, les Européens n’arrivent pas a répondre a la
question de la puissance de 1I’Europe, ce qui rend difficile, voire impossible, de penser les
limites de I’UE, si ce n’est d’une manicre biaisée. L’Union est toujours envisagée comme
« un pays en trés grand » soumis au paradigme de la nation qui s’exprime a son sujet. « Nous
savons que nos nations ne peuvent aujourd’hui nous protéger contre la mondialisation, tout en
étant conscients que 1’Union Européenne n’est pas encore capable de prendre le relais. Ce qui
nous fait douter et de la nation et de I’Europe ».

L’anthropologue Véronique Nahoum Grappe envisage, sous un nouvel éclairage, la distorsion
entre le « sentiment » européen et le « sentiment » national, ou comment le second peut faire
obstacle au premier. Un premier détour rappelle ce qu’il y a de tres particulier dans I’histoire
européenne et dans le sentiment d’appartenir a cet espace, c’est-d-dire 1’intégration de
civilisations et de religions différentes et, surtout, I’invention de la laicité, 1’invention d’un
espace public « délivré » de 1’idée de religion ou les libertés, «au sens pragmatique »,
peuvent s’exprimer. Mais le « sentiment » national prévaut sans doute car il fait appel a
quelque chose qui est en deca de la culture et de son contenu d’images, une « émotion au sens
littéral » qui releve de I’enfance, de la « dette » envers les parents, la terre, le lieu ou 1’on est
né. « Cette notion d’appartenance est centrale car elle met en scéne non plus un espace
historique, politique des valeurs explicites (...), mais une nostalgie poignante au ceeur méme
de la culture et qui touche a quelque chose de I’ordre du sacré ». Or, ce sentiment national,
cette appartenance verticale, s’exprime bien souvent par une métaphore qui peut étre
meurtriere : la « métaphore du corps et de la peau ». Par sa fragilité, la peau suppose la peur,
celle de I’effraction par exemple, soit toutes les peurs liées a la notion de frontieres. La nation
percue comme un corps humain laisse place a une dérive d’un champ politique et historique a

celui « plus tragique ou les questions d’intégrité, de pureté ou de souillure sont en jeu ».



Dans son intervention, le sociologue Etyen Mahcupyan prend le contre-pied des analyses
francaises en avangant que les identités nationales sont désormais « des notions et des moyens
insuffisants pour diriger les peuples européens ». Car I’altérité n’est plus a 1’extérieur, mais a
I’intérieur méme de ces pays qui doivent composer avec la multi culturalité. C’est en repartant
de la dichotomie entre libéralisme théorique et libéralisme réel que 1’on peut sans doute, selon
ce sociologue, comprendre les difficultés que rencontrent les gouvernements européens.
L’individu libéral, stricto sensu, n’existe pas. Il doit faire avec une forme de rationalité, le
sécularisme, « qui rend non seulement rationnelle son existence, mais le soumet aussi a une
raison anonyme pour laquelle il est prét a renoncer a ses intéréts, a sa volonte, voire a sacrifier
sa vie ». Par sécularisme, il faut entendre non seulement une forme de rationalisation de
I’identité nationale, mais aussi de « culturisation » de celle-ci. Et ¢’est bien la ou aujourd’hui
cette notion montre ses limites. La figure de I’altérité par excellence aujourd’hui, I’islam, est
présente au sein méme de I’Europe, interroge les identités nationales. Peut-on intégrer I’autre,
le musulman, sans redéfinir la francité ou 1’anglicité, voire la conception méme du
sécularisme ? Paradoxalement, la notion de modernité ne permet pas de sortir de I’impasse.
Qui dit modernité, dit éducation et émancipation, mais ces notions valent différemment pour
le musulman qui peut s’identifier a des identités plus globales ou se retrouver dans un entre-
deux impossible, porte ouverte au radicalisme. « La conception européenne de I’identité
nationale radicalise la figure de 1’étranger tout en le gardant physiquement en son sein. La
modernisation de celui-ci est ainsi devenu un danger pour 1I’Europe ». De |a les politiques de
discrimination des pays européens permettant de garder 1’autre en son sein sans revenir sur la
notion de progrés, de le condamner dans son essence méme pour ne pas revenir sur celle
d’égalité. Or, pour Etyen Mahgupyan, dans le monde « dynamique et chaotique » ou nous
vivons, il devrait étre possible — au prix d’une nouvelle compréhension de la démocratie — que
« des individus ne se ressemblant pas et allant dans des directions différentes puissent
ressentir le besoin de vivre et de décider ensemble. Il est facile d’étre un peuple, beaucoup
plus difficile de devenir une société »

Le sociologue Ali Bayramoglu va dans le méme sens. L’identité nationale comme 1’Europe ne
peuvent étre pensées aujourd’hui « sans les intégrer dans un réseau de questionnements
structurels et conjoncturels ». Premiére interrogation : le cadre supranational est-il un systéeme
de valeurs ou bien un « positionnement politique » destiné a réguler les différentes valeurs
portées par les nations ? Deuxieme interrogation qui est aussi une contradiction : I’identité
nationale n’est-elle pas tiraillée entre un mouvement de décentralisation sociale d’identités

qui ne parviennent pas a s’intégrer et I’institution de nouveaux centres supranationaux ?



Derni¢re contradiction a I’ceuvre, celle qui oppose la dépolitisation a la surpolitisation
qu’incarne la juridicisation supranationale qui s’impose aux nations. Cette interpénétration,
comme 1’a montré la « pensée paranoiaque sécuritaire de ’apres 11 septembre », travaille tout
autant la France que la Turquie. Mais la centralisation, et son essor dans une épogue marquée
par ’accélération des échanges, « pose la question du modele ». Or «le contrat social et
politique passé entre des individus égaux ne peut étre efficace dans une société que s’il tient
compte de leurs différences ». En France, comme le déplore Ali Bayramoglu, il semble que
I’on soit passé depuis quelques années a une vision, non plus universelle, mais historiciste de
la liberté, reposant sur 1’histoire occidentale. Ce qui interdit un regard porté sur les figures
d’altérité au sein de la société, une régulation de celles-Ci qui permettrait de regagner une
certaine puissance sur le plan politique et social. « C’est de I’intérieur que 1’Europe doit
regarder I’islam et les musulmans. Les sociétés évoluent plus vite que les individus eux-
mémes. Or, a mal gérer ces évolutions, elles se retrouvent face a des crises de régulation ».

L’intervention de Niyazi Oktem, historien du droit, ne fait pas écho aux précédentes.
Rappelant I’histoire du « peuple anatolien », elle s’en prend aux préjugés qui voudraient faire
de cette population une communauté étrangére au monde européen. Pont entre 1’Orient et
I’Occident, la Turquie est 1’héritiere d’une culture nomade, d’'un amalgame de peuples de
différentes ethnies et civilisations « qui ne peuvent avoir une lecture négative et rétrograde de
I’islam ». Ce n’est donc pas une coincidence si ce pays est le premier et le seul dont la
population est a trés forte majorité musulmane, a avoir adopté le principe de la laicité. « Pays
dont I’étoffe sociale était trés favorable a un tel mariage », la Turquie, tournée depuis la fin de
I’Empire Ottoman vers la France des Lumicres, a adopté les institutions de 1’Occident, sa

culture du progres et son humanisme.



2 — République et pluralités
Intervenants : Alain Touraine, Ahmet Insel, Jean-Francois Bayart, Hasan Bllent Kahraman,
Suleyman Seyfi Ogiin. Modérateur : Marc Olivier Padis

Pour aborder ce sujet, le sociologue Alain Touraine fait une mise en garde qui est aussi une
question de méthode dans la pensée comme dans 1’action sociales. Les temps sont révolus ou
il était nécessaire de choisir. « C’est a partir du moment ou nous avons perdu la foi dans
I’histoire, 1’évolution, le progrés, que ces choix (progres/tradition, simple/complexe,
communauté/société...) ont perdu leur sens et que nous sommes obligés de chercher a
combiner plutdt qu’a choisir et séparer ». Combiner, ce n’est jamais chercher a établir un juste
équilibre entre deux orientations de méme nature. C’est, dans le cas proposé, combiner
I’universalisme qui permet la communication (les conditions de la communicabilité) avec les
conditions de respect des spécificités et contenus culturels a communiquer. Or, pour que cette
combinaison soit possible, il faut qu’il y ait une séparation entre 1’autorité spirituelle, le
pouvoir temporel et les organisations culturelles, ce que 1’on appelle en France comme en
Turquie, la laicité. Une laicité qui n’est pas un nouveau cléricalisme ou un culturalisme mou,
mais une barriere « absolue » contre la menace que représente la confusion des registres
politiques et moraux, politiques et religieux.

En refusant de choisir entre 1’universel et le particulier, le contenu des cultures et les
conditions de leur communication, en acceptant cette ambivalence des comportements, il est
alors possible de commencer « a construire une représentation et des modes d’action qui sont
totalement différents de ceux auxquels nous avons eu recours pendant les quatre ou cing
derniers siecles ».

Une manicre ainsi d’aller dans le sens contraire, de résister a la tentation de définir des
situations comme des catégories fixées une fois pour toutes, des « natures » ou des « identités,
mot chargé de sang » ; de lutter contre les tendances, partout et toujours, « a unifier toutes les
dimensions de la vie sociale dans un méme grand ensemble, aujourd’hui culturel, hier
économique, avant-hier politique »

Pour Hasan Biilent Kahraman, professeur de sciences politiques, il ne s’agit plus de débattre
sur les notions d’Etat-nation ou de souveraineté républicaine. L’ immigration est aujourd’hui
un fait majeur en Europe et la question qu’elle souléve est de savoir s’il est possible de penser
une nouvelle forme de cosmopolitisme. Dans La paix perpétuelle, Kant fait dépendre le
cosmopolitisme de la notion d’hospitalité universelle et de celle d’appropriation partagée,

commune, de la surface finie de la terre. Si les migrations humaines ont rendu ce bien



commun infini, le nomadisme a permis a tout homme de se sentir partout chez lui. Comment
envisager la sédentarisation comme une étape vers le multiculturalisme, que I’hospitalité ne
soit pas un processus de réduction de 1’autre a soi-méme ? C’est 1a ou il faut distinguer ce
qu’Hasan Biilent Kahraman appelle la monoculture pluraliste, c’est-a-dire un pluralisme
naturel survivant, comme dans le cas ottoman, au sein d’une monoculture dominante et
souveraine. Le multiculturalisme n’a rien de commun avec ce pluralisme immanent. Il est une
élaboration consciente, une construction volontaire (culturelle, administrative, économique)
destinée a dépasser 1’état de monoculture. « Ce dépassement est possible si un quelconque
systéme gouvernemental parvient a poser une vision éthique de fagon a ce qu’elle puisse
devenir le discours de la démocratie a un niveau supérieur, et de fagon a ce qu’elle puisse
permettre & la démocratie elle-méme d’élargir ses fronticéres ». Ce processus éthique, proche
de I’humanisme civique de Rousseau, rend possible la culture de la non-domination. L’enjeu
est d’¢élaborer une nouvelle approche de la citoyenneté afin de surmonter les modeles
monistes a 1’oeuvre dans un bon nombre de sociétés sous I’enseigne du pluralisme. La
méthode la plus appropriée serait sans doute de construire de nouvelles structures privilégiant
les transgressions et de procéder ainsi a un choix « transpositionnel » pour réunir dans un
cadre constitutionnel les diverses cultures, perceptions et convictions.

Pour se faire, il faudrait revenir a I’aventure du cubisme, multipliant les points de perspective,
autrement dit passer & un « modéle relativiste a perspectives multiples

Ahmet Insel, politologue, aborde la question en dressant une comparaison entre la France et la
Turquie dont les traditions républicaines sont proches et les difficultés comparables, celle a
résoudre en particulier une double question sociale. La premicre, dans le sens classique qu’on
lui préte, provoquée par 1’autonomisation de 1’économie de marché ; la seconde, plus récente,
« qui est celle de I’ethnicité au sens large du terme ». Or, la République, que ce soit avec la
crise des banlieues en France, les tentatives insurrectionnelles en Turquie, les deux le fait
d’adolescents, voire d’enfants, a montré son incapacité a faire face a la conjonction de ces
deux questions sociales.

Comment la République qui s’enorgueillit d’étre universaliste peut répondre aux
revendications identitaires (ethniques, culturelles, sexuelles...), a ces demandes qui se posent
a travers le prisme du particularisme. Ne pas choisir comme le propose Alain Touraine ? Les
passer sous silence au nom de la cohésion sociale ou de I'unicité de la République ? Les
combattre par des moyens répressifs ou incitatifs ? Enfin, on peut leur répondre par des
politiques volontaristes, de reconnaissance des spécificités culturelles, ce qui n’est pas sans

poser de nombreuses questions. Le multiculturalisme représente pour certains la solution pour



résoudre cette nouvelle question sociale, « le reméde a apporter pour que ces identités en
effervescence cohabitent pacifiquement au sein d’une méme entité politique (...) Mais il pose
de nouveaux problémes, comme programme politique, volontariste, en se proposant d’inscrire
la valeur des appartenances dans les institutions ». C’est un nouvel enfermement des individus
dans des identités et des imaginaires. Le pire serait qu’il devienne la norme a laquelle se
conformer pour appartenir a une société, basculant ainsi dans un nationalisme qui ne dirait pas
son nom. Le pluralisme, qui est idéologique, social, et non normatif et structurel, est plus a
méme d’exprimer cette existence plurielle au sein de la République.

En préambule, Jean Frangois Bayart, politologue, s’¢léve contre I’idée méme d’identité. « Il 'y
a des processus d’identification, mais nous savons bien que toute identité est une illusion.
Reste a savoir si cette fiction est utile ou non ». Plus importante pour lui, « citoyen francais ou
européen », la lecon a tirer de la « bataille politique » qui se joue aujourd’hui en Turquie,
c¢’est-a-dire 1’émergence et ’acceptation, ou encore 1I’expérience civique (et non-identitaire)
de la pluralité ou de la complexité sociale. Dans ce regard crois¢, I’importance est de voir
comment peut se dissiper ou se défaire 1’artefact qu’est le nationalisme turc en pleine
expansion, en sachant que la France nourrit cette méme illusion. C’est aussi réfléchir sur le
moment colonial, objet d’un débat passionné en France, en le comparant a 1’expérience
ottomane, d’une toute autre nature, et souvent victime d’anachronismes. Troisiéme bataille,
celle de la mémoire en Turquie, sur la question arménienne, la question kurde... et dont
I’exemple peut étre suivi pour tous ceux qui, « en Europe, se battent également pour la
reconnaissance d’un passé qui comporte, lui aussi, sa part d’ombre ». La laicité est, elle aussi,
a défendre et la Turquie montre « un bel exemple d’islam républicain », une association que
la France a bien du mal a concevoir alors qu’elle est une évidence pour 70 millions de
musulmans, trés attachés a 1’'idée républicaine comme le montre [1’expérience
gouvernementale de ’AKP. Pour conclure, Jean Frangois Bayart reléve un dernier enjeu
auquel participe la question turque. C’est, selon lui, la victoire du néo-libéralisme, victoire
démocratiquement légitime, mais dont on connait les conséquences sociales comme la crise
des banlieues francaises. Or ce néo-libéralisme s’exprime politiquement par un processus
d’invention de la tradition, notamment 1’invention d’une espece d’identité européenne ou
d’identité frangaise. « La question turque (de son éventuelle adhésion a 1’Union Européenne)
met en pleine lumiére la bataille politique qui se déroule dans 1’ensemble de I’Europe : soit
I’acceptation, soit la lutte contre la combinaison du néo-libéralisme et le retour en force de

I’illusion nationaliste et de I’illusion identitaire ».



Siileyman Seyfi Oguin, professeur en sciences politiques, se livre a une critique en régle des
notions de culture et d’identité telles qu’elles sont admises aujourd’hui. Pour lui, la
réorganisation de la pensée passe de nos jours par « une technique de stand » ou la réalité
sociale est découpée en morceaux. Tandis que le libéralisme fétichise 1’économie, la culture
semble prendre la place du politique. « Les notions de politique et de culture sont aujourd’hui
si liées que de parler politique en dehors des problématiques culturelles revient & ne pas en
parler du tout ». Or, il ne suffit pas pour lui de dire que la modernité a déshumanisé la
politique et qu’il s’agirait de I’humaniser a nouveau a travers la culture. Ce culturalisme de la
nouvelle gauche, héritage des années soixante, se trompe sur la nature méme de la culture et,
partant, sur celle de la politique. « Il y a entre la culture et la politique une incompatibilité
originelle. La culture s’ouvre sans cesse au pluralisme tandis que la politique, méme si elle
contient en elle une forme de pluralité, a pour vocation de nous unifier au-dela de certaines
différences ». Penser la politique comme penser la culture a partir de I’identité, ¢’est d’une
certaine facon passer a coté des deux. La modernité a fait de la culture un objet de conscience
et un mode d’identification que 1’on peut pluraliser a 1’envi, mais «vivre la culture
pleinement, avec son métissage et sa diversité, suppose 1’amnésie de celle-ci et non s’en faire
une idée mentale ». Identifier la culture a I’identité, ¢’est appauvrir la culture comme 1’essor
des identités culturelles appauvrit le monde. Au-dela, en suivant le critique anglais Terry
Eagleton, le risque est grand que ce relativisme culturel, « cette approche altruiste prétendant
que chaque monde culturel est aussi beau que les autres, aboutisse aux pires formes

d’absolutisme culturel ».

10



3 - Laicités : les modalités de la rencontre entre République et islam
Intervenants : Gilles Kepel, Nilufer Gole, Jean-Louis Schlegel, Ferhat Kentel, Ali Bulag,
Bekir Karliga. Modérateur : Ali Kazancigil

En introduction, Ali Kazancigil rappelle que la laicité, comme dispositif juridique et
institutionnel mis en place par la République, ne doit pas faire oublier le long processus de
sécularisation, de «sortie de la religion », a 1’ccuvre dans la société frangaise, et plus
récemment dans la société turque. Ce rappel vaut dans la mesure ou la laicité turque, qui s’est
beaucoup inspirée de la laicité francaise, ne ressemble pourtant pas a celle-ci. Contrairement
au cas francais ou il y a eu « négociations entre deux puissances, 1’Etat et I’Eglise », ’Etat
turc avait face a lui un islam qui n’a pas d’église, « une nébuleuse avec laquelle il était tres
difficile de négocier ». En conséquence, la République laique turque ne s’est pas dissociée de
I’islam, « est en symbiose avec une religion, une tendance qui est I’islam sunnite hanéfite,
posant ainsi bien des difficultés aux autres confessions (alevis, juifs et chrétiens) ». La laicité
turque, qui a des cotés autoritaires comme parfois la laicité francaise, et sa domination sur un
culte est ainsi un frein a la sécularisation, au pluralisme, mais aussi a la démocratisation, et au
processus d’individuation a 1’ceuvre en Turquie. Il est donc pertinent de parler des laicités
francaise et turque si I’on n’ignore pas les profondes divergences qui peuvent exister entre
elles.

Le sociologue et politologue Gilles Kepel souligne que la rencontre entre la République
frangaise et 1’islam ne s’est pas faite sur le territoire métropolitain, mais dans le cadre de
I’empire colonial frangais. L’inauguration de la Grande mosquée de Paris, le 15 juillet 1926,
par le Sultan du Maroc et le Président de la République francaise, est un événement décisif
pour comprendre que « la référence a 1’islam est une ressource politique ». Une ressource
percue par la puissance coloniale, dans le cas de la Grande Mosquée, comme un islam
francophile, @ méme de défendre la mission civilisatrice de la France dans les colonies
d’Afrique du Nord et d’Afrique de 1’Ouest. Une référence qui est aussi utilisée a la méme date
par les nationalistes et opposants a la domination frangaise (lors de la guerre du Rif, en 1926,
par Abd el-Krim), sous la forme de djihad, d’une lutte pour libérer une terre musulmane de
I’occupant infidele. Plus tard, lors de la guerre d’indépendance algérienne, les militants du
FLN vont se servir eux aussi de cette référence a I’islam pour étendre leur mouvement, au
départ urbain et francophone, dans le monde rural, religieux et traditionnel de 1’ Algérie. « I
faut se départir de I’illusion qui voudrait que la laicité frangaise, la séparation de I’Eglise et de

I’Etat, ait fait disparaitre 1’islam comme les autres religions de la spheére publique ». La

11



référence a I’islam réapparait dans les années 70 en France avec la sédentarisation des
populations immigrées qui perdent par la méme leur identité d’immigré et, pour beaucoup
d’entre elles, leur identité de travailleur car victimes du chdmage de masse. L’alternative a ce
vide est de reconstruire une identité a partir de 1’islam, un référent « beaucoup plus fort, plus
puissant que le soufisme ou le makélisme d’Afrique du Nord, avec lequel il est possible de
jouer a l’intérieur des limites inscrites dans le systéme républicain et, pour certains, de le
déborder ». La sédentarisation devenue un fait, les musulmans étant frangais, anglais,
allemands..., ceux-Ci revendiquent le droit a titre personnel d’appliquer la charia, de faire
mordre ainsi la sphére du privé sur un espace que la laicité veut indemne de toutes références
religieuses. D’ou le conflit sur le voile a 1’école, celui-ci étant devenu I’objet de négociations
avec I’Etat comme le signe d’une identité islamique se substituant a une identité sociale
défaillante car privée de modes d’intégration et d’ascension sociale. Dernier exemple sur la
fagon dont I’Etat républicain laic frangais peut utiliser I’islam comme ressource : la création,
par Nicolas Sarkozy, du Conseil francais du culte musulman qui, a c6té de sa vocation
explicite, est aussi un moyen de faire émerger un islam francophile, «un islam qui va
s’inscrire dans une logique de construction de soutien électoral ». La relation entre islam et
République est, en France aussi, plus complexe que ce que 1’on veut bien croire.

La sociologue Nilufer Gole, dans ses remarques préliminaires, soutient le propos de Gilles
Kepel, a savoir que I’islam en France, comme ressource politique, permet a certains de
trouver une identité et, partant, une place dans 1’espace public. Cependant, les discussions des
deux dernieres décennies en Turquie autour de la politique identitaire comme source de
démocratisation, autour de la reconnaissance de la diversité des identités, musulmane, kurde,
alévie, ont peut-étre aujourd’hui montré leurs limites. « La laicité peut ouvrir les individus,
leur offrir un espace ou se débarrasser des surdéterminations identitaires qui font barrage a
I’expression de la liberté individuelle ». Or, I’expérience turque, si I’on veut bien abandonner
le schéma classique d’une France prise comme modele et d’une Turquie toujours analysée en
termes de retard ou de déficit, montre que la laicité est un principe plus complexe que celui
porté par « I’idéal frangais », qu’il se transforme dans le positionnement de la République vis-
a-vis de I’islam public. Dans les années 1980, la question du foulard en Turquie était une
premiére interrogation sur une laicité vécue comme autoritaire, « musclée », destinée a
controler I’islam. Cette question s’est posée en France plus tard, avec I’interdiction la aussi du
port du voile dans les écoles, et qui peut se resumer ainsi : doit-on donner la priorité aux
libertés individuelles ou au principe de la laicité ? Cette derniére, en Turquie, a des le départ

été un vecteur de modernisation, d’occidentalisation, instituant un mode de vie et une société

12



mixte ou les femmes, au cceur de ce projet « civilisateur », gagnaient leur place dans I’espace
public. C’est ce méme théme qui a été repris récemment en France ou la loi a adopté aussi ce
ton didactique, loi « nécessaire pour s’initier au mode de vie frangais ». Deuxiéme similitude
ou la Turquie montre une certaine avance sur la France: dés 1923, le républicanisme
kémaliste présente un versant féministe, ou la question de la femme est centrale dans la
définition de la laicité. Ce n’est que récemment en France que le féminisme s’est articulé avec
le républicanisme, comme 1’a montré la lettre adressée au Président de la République par des
représentantes féministes lors de la querelle sur le port du voile dans les écoles. Troisieme
regard croisé sur les expériences turque et francaise ou comment la laicité questionne et la
définition de 1’espace public. La question du voile en Turquie ne s’est pas posée seulement
pour 1’école et I'université, mais aussi pour d’autres lieux publics comme le Parlement, ou
encore la cérémonie de la commémoration de la République. Devait-on la encore interdire le
port du foulard aux députées ou aux femmes de députés ? Ce qui revient a poser la question
de savoir si le Parlement « reléve de la représentativité populaire, démocratique, ou de la loi
de la République ».

La rencontre entre la République et I’islam public a modifié notre compréhension de la laicite,
notre définition des fronti¢res entre espace public et espace privé. Or, I’Europe peut-elle nous
aider a surmonter la tentation des crispations identitaires ? « Aujourd’hui, entre I’Europe et
I’Islam, il y a cette proximité que j’ai appelée interpénétration. Le multiculturalisme pacifique
ne me semble pas étre une solution pertinente pour résoudre cette interaction qui ne se fait pas
sans étincelles, heurts et violences. Celle-ci a néanmoins le mérite d’ouvrir le débat sur les
valeurs de notre démocratie, d’ou I’importance de privilégier le dialogue entre la France et la
Turquie, entre I’Islam et I’Europe ».

Le philosophe Jean-Louis Schlegel souhaite revenir sur le cas francais et montrer le role
essentiel qu’a joué I’Eglise, I’Eglise catholique, dans la rencontre entre République et
religion. Il pose ainsi la question de savoir pourquoi, cent ans apres la loi de 1905, imposée
dans un climat de violence morale et verbale, I’Eglise catholique accepte, approuve, « dit du
bien » de la laicité. Premier point : si I’on parle souvent de 1I’émancipation du politique vis-a-
vis des religions, I’inverse est aussi vrai. « Au fond, la laicité a rendu un grand service a
I’Eglise en lui donnant sa liberté par rapport a I’Etat ». Pour Jean-Louis Schlegel, la laicité
signe la fin des compromissions de I’Eglise avec la raison d’Etat, avec ses violences ou ses
mauvaises actions. Elle lui donne aussi la liberté, en bonne démocratie, de le critiquer
publiqguement. Deuxiéme point : si la laicité a signifié une perte de moyens financiers, 1’Etat

ne subventionnant plus aucun culte, et donc un appauvrissement réel de 1’Eglise, elle a

13



néanmoins permis a celle-ci « de sortir d’une religion de fonctionnaires, de s’engager dans
une sorte d’obligation de créativité, de vitalité, et donc dans une sorte de défi positif ». Enfin,
la laicité, en refusant de reconnaitre le fait historique (la France, fille ainée de 1’Eglise), a
imposé le pluralisme religieux et obligé 1’Eglise a reconnaitre que personne ne peut vivre sans
connaitre le Dieu des autres, ce qui est aujourd’hui d’une brilante actualit¢ dans la
mondialisation que nous connaissons. S’il y a frictions désormais entre I’Etat frangais laic et
I’Eglise catholique, c’est que cette derniere s’arrange difficilement de la célebre formule de
Victor Hugo, « I’Etat chez lui, I’Eglise chez elle », ou de ce que 1’on appelle parfois la
« laicité d’indifférence », autrement dit une « neutralité négative ». Que I’Eglise revendique
un role citoyen, d’affermissement moral ou social, et le « camp laic » la suspecte derechef de
ne pas respecter le fait laic, c’est-a-dire « la laicité tres séparatrice, tres rigoureuse établie en
1905 ». En conclusion, on peut dire que ce n’est pas la laicité qui est pergue comme un danger
par les Catholiques, mais les évolutions de la société, «les avancées absolument
incontrdlables, imprévisibles, incontournables de la sécularisation » devant lesquelles I’Eglise
catholique est extrémement perplexe et trés largement sans réponse.

Le sociologue Ferhat Kentel aborde le theme de la rencontre entre République et Islam dans
la continuité de la table-ronde consacrée a « République et pluralités ». Il souligne, lui aussi,
le passage d’un « tout structurel » a un «tout culturel », accéléré par la chute du Mur de
Berlin et caractérisé par la recherche d’une nouvelle référence, d’une « maison », tout aussi
totalisante que celle qui I’a précédée. « Dans les deux cas, il s’agit de fictions, de concepts, de
discours de pouvoir qui orientent les individus, les obligent a se produire ou se
reproduire dans des catégories classificatoires ». En prenant I’exemple de la Turquie, Ferhat
Kentel montre comment, pour exister dans la structure nationale moderne, les individus ont
tenté de trouver leur place en se référant a des communautés dont la premiére était 1’islam.
Celui-ci, devenu une sorte de protection ou de tactiqgue de contournement de la stratégie
nationale, montre comment la sphere privée est utilisée contre 1’emprise de la sphere
publique. « La sphére privée est un monde rempli de tactiques de survie et de résistance qui,
consciemment ou inconsciemment, tentent de se frayer un chemin a travers la sphére
publique ». D’ou la nécessité, en suivant la les propos de Nilufer Gole, de remettre en
question les frontiéres entre ces deux espaces, priveé et public. Ce qui vaut aussi pour la laicité
qui veut ou permet que chacun se présente de fagon neutre dans 1’espace public. Pourquoi se
dénuer de ses racines, de ses sources, de ses reférences culturelles, ce qui fait la richesse de
I’individu, pour contribuer au débat — si la sphere publique est bien un lieu de débat - ?

Pourquoi ne pas privilégier « I’entre-deux, un lieu qui amalgame, qui mélange les choses » ?

14



Dans ce sens, si I’on veut bien problématiser a nouveau le concept de République comme
espace neutre, rationnel et homogene, on peut envisager une laicité et une sphere publique
plurielles.

Ali Bulag, sociologue, commence par faire un éloge de la laicité « qui a donné a chacun la
liberté de choisir sa religion, de développer des interprétations et des pratiques différentes,
voire contradictoires ; qui a permis a la science et a la recherche de s’émanciper de la
scolastique et du dogme... ». La laicité, pour le monde musulman, ne devient problématique
que dans la mesure ou on la confond avec le sécularisme qui réduit la vie humaine a I’ici et
maintenant, la prive de toute notion d’au-dela et de sacré. La grande différence entre la France
et la Turquie, c’est que dans le premier cas, I’Etat s’en est pris a I’Eglise, dans le second, a la
religion elle-méme. « L’Etat turc, en adoptant les principes de la laicité, a cherché en vain une
figure d’altérité. Faute de clergé ou d’église a combattre, il a dénoncé I’islam comme cet
autre ». Le conflit n’a donc pas opposé en Turquie la mosquée et 1’Etat, mais le positivisme et
la religion, ce qui constitue un obstacle a la démocratisation. L’Etat ayant pris en quelque
sorte la place de I’Eglise, il controle la quasi-totalité de 1’espace public et de la vie sociale,
devenus ainsi «sans religion ni langue, silencieux et incolores, germes de toutes les
violences ».

Bekir Karliga, professeur de théologie, conclut cette cession en dressant un paralléle entre la
laicité et la religion. La premiére peut prendre une forme «radicale, doctrinaire, jacobine,
voire totalitaire ; elle peut aussi étre libérale, tolérante, ouverte au changement. Cette méme

dualité existe pour la religion ».

15



4 — Le libéralisme et la globalisation en question
Intervenants : Asaf Savas Akat, Monique Canto Sperber, Mehmet Altan, Eser Karakas.
Modeérateur : Orhan Glvenen.

L’¢économiste Asaf Savas Akat se défend de toute approche morale pour aborder la question
de la mondialisation. Il rappelle que celle-ci est vécue, de maniére «invisible », par les
citoyens de nombreux pays développés qui sont autant de consommateurs soucieux d’acheter
des produits au meilleur prix sans se préoccuper de leur pays d’origine. A ce niveau, tout le
monde est pour la globalisation car elle enrichit d’un c6té les consommateurs de certains pays
et, de ’autre, les pays producteurs. Pourquoi, dans certains pays comme la France, on observe
une forte réaction contre ce processus de globalisation ? Tout changement suppose une
transition qui peut étre plus ou moins difficile avec, a court terme, ses gagnants et ses
perdants. Le faible colt de main d’ceuvre des Chinois ou des Turcs satisfait le consommateur,
mais non I’ancien producteur des pays développés, qui se retrouve au chdmage. C’est dans la
tension entre Etat-nation, politique sociale et globalisation que se pose le véritable probléme
face auquel il n’y a que trois alternatives. La premiere est d’accepter la logique de marché et
de sacrifier la politique sociale, ce que 1’on appelle en France le néolibéralisme. La seconde,
qui est un dépassement de cette tension, est de lutter contre les effets négatifs de la
mondialisation économique par une mondialisation de I’instance politique, une sorte de
fédéralisme selon Dani Rodrik, et dont I’Union européenne est un exemple régional. La
troisieme, enfin, est de sortir du systeme mondial et de faire accepter les conséquences de ce
choix aux consommateurs. Il est vrai néanmoins qu’il existe une asymétrie entre pays,
pauvres ou riches, entre la Turquie et la France par exemple, face a cette période de transition
dont les codts, a court terme, sont nuls pour le premier, beaucoup plus élevés pour le second.
Mais, a long terme, « le marché est la seule solution ». L’ancien ordre mondial donnait la
priorité au politique, a la redistribution, ce qui était possible dans 1’espace clos de I’Etat
nation. « Désormais, pour améliorer la répartition des richesses, il est nécessaire d’augmenter
la productivité de ceux chez qui elle était faible ». En repensant le mode méme d’éducation,
« 1l est possible, a travers la productivité, de retrouver une certaine forme d’égalité éthique.
Soit, pour illustrer ce propos, il faut remplacer les états qui donnent des poissons aux pauvres
par des états capables de leur apprendre a pécher ». Autrement dit, il ne faut pas reconduire
une certaine division internationale du travail en invoquant la fin du travail manuel tout en

« condamnant » une partie importante de la population mondiale au seul capital de ses bras.

16



C’est en apprenant a celle-Ci a « travailler aussi avec la force de son cerveau » que 1’effort
manuel peut redevenir une source de richesses.

Eser Karakas, économiste, va dans le méme sens qu’Asaf Savas Akat. Il est peu sensé, selon
lui, d’accorder une quelconque valeur normative au processus de globalisation qui, trés
étroitement 1i¢ a I’évolution des communications et des technologies, est irréversible. Ce
constat pose, on peut se demander ce qui rend possible un tel questionnement éthique sur la
mondialisation. Non sans humour, Eser Karakas rappelle les débats dans les années 1920
entre trotskystes et stalinistes, qui portaient sur les conditions - possibles ou non - de réaliser
le socialisme dans un seul pays. Le libéralisme, aujourd’hui, ne peut plus valoir a I’intérieur
d’un seul état. Il est la libre circulation des biens, des services et du capital a I’échelle
mondiale. Or, comment cette réalité peut continuer a se conjuguer a I’avenir avec cette autre
réalité qui est la coexistence de pays a hauts salaires et d’autres a bas salaires, de pays a haute
protection sociale et d’autres ou elle n’existe pas ? « La viabilité du systeme dépend de la
capacité d’acceptation par les pays d’un certain ajustement ». 1l semble que, contrairement a
I’Angleterre, la France échoue a le faire comme 1’a montré son refus de la directive
Bolkenstein, tres directement impliquée dans le rejet francais de la Constitution européenne.
Or, « dans le monde globalisé ou nous vivons, jusqu’a quand certains pays pourront refuser de
prendre place dans cette mise en commun du travail ? ». Il est vrai que le monde n’a pas su
produire jusque-la des institutions a hauteur du processus de globalisation. L’ONU, la Banque
Mondiale, le FMI sont des organisations ou les Etats-nations sont encore les acteurs
principaux. « Cette ére est révolue. Le probléme essentiel du XXléme siecle sera celui que
souléve le bien public mondial. Qui décidera, financera ? ». Personne n’a pour I’instant de
réponses.

Pour la philosophe Monigue Canto-Sperber, « la mondialisation a eu lieu », d’une maniére
peut-étre moins forte que la précédente, celle réalisée entre les pays développés avant la
Seconde Guerre Mondiale. « Mais si I’internationalisation des échanges et des services est
une sorte de mouvement implacable dont on peut espérer qu’il contribue a I’amélioration de la
situation mondiale, il n’en reste pas moins que cette derniére mondialisation est encore
entachée de difficultés, de paradoxes et de contradictions ». Premiére remarque :
contrairement a ce que 1’on peut penser, elle n’impose pas un modéle économique unique
auquel les entreprises devraient se soumettre, mais laisse paradoxalement a celles-ci une
certaine autonomie dans leurs choix, une marge de manceuvre qui a une grande importance.
Deuxiéme remarque : elle a entrainé une mondialisation culturelle qui, elle aussi, est

paradoxale. On assiste ainsi a ce phénomene tout a fait particulier qui « consiste en

17



I’utilisation a peu pres universelle des derniers produits de la technologie sans que les valeurs
( libre pensée, ouverture, contestation...) qui sont censées soutenir 1’idéal rationaliste qui a
permis leur mise au point se diffusent de la méme facon dans le monde ». Derniére
remarque : mondialisation et uniformisation ne se font pas forcément dans la paix des esprits
et la coexistence pacifique. L’inverse est beaucoup plus vrai : plus le monde devient commun,
plus s’exacerbent les forces d’affirmation identitaires, ce dont Raymond Aron avait eu
I’intuition dans Paix et guerre entre les nations.

En conclusion, on pourrait dire que la mondialisation est une bonne chose a condition d’étre
accompagnée par des régulations qui évitent que les inégalités mondiales s’accroissent et
qu’une partie du monde se trouve reléguée dans une pauvreté de plus en plus grande. Il existe
déja des organismes internationaux, tel I’OMC et son pouvoir de sanction ; ou encore 1’Union
Européenne qui créée elle aussi une certaine forme de régulation. La question reste de savoir
de quelle maniére ce systéme de régulation mondiale, composé aujourd’hui d’une trés grande
disparité de normes, va s’articuler, de quelle fagon les normes environnementales qui
s’imposent désormais, les normes sanitaires nécessaires face aux menaces de pandémie vont
pouvoir se conjuguer avec les normes commerciales, financiéres ou comptables. Un travail
d’articulation, « clé de la gouvernance mondiale », qui ne peut se faire sans une remise en
cause du réle traditionnel de 1’Etat, celui-ci ayant perdu la maitrise de son économie et de son
territoire. Un travail qui ne peut se faire non plus sans remettre en question la notion de
frontiére telle que les Etats-nations du XIXéme siécle I’ont définie. « Ne faut-il pas introduire
une notion plus souple, qui reprenne celle qui avait cours dans le monde antique ? » En
renongant au modéle d’une frontiére « ligne de démarcation » pour lui préférer celui, plus
souple, de «confins», de «zone de transition », on se rapproche d’une conception
géostratégique du monde ou I’Europe a vocation d’exister comme « bloc », d’inclure la
Turquie comme une partie de I’ Afrique du Nord, renouant ainsi avec le monde gréco-romain.
Pour Mehmet Altan, économiste et écrivain, toute crise exprime «la non viabilité de la
situation précédente », et la crise engendrée par la mondialisation est, selon lui, « une bonne
chose ». Le libéralisme contemporain a ceci de particulier, les modes de production s’étant
répandus partout dans le monde grace aux technologies de I’information, qu’il donne au
cerveau humain une valeur bien supérieure a ce que pouvait donner hier la terre, le travail
manuel ou le capital. A preuve, le succés d’un Bill Gates, synonyme « d’un changement d’ére
et de la fin des anciens modes de production » . Or, cela suppose aussi bien des renoncements
qu’il est parfois difficile d’accepter. « Dire a une personne ayant I’habitude de travailler a la

force de ses bras, vivant par le biais d’appartenance nationale ou religieuse, qu’il doit

18



désormais passer a une production cérébrale et partager les mémes valeurs que les 6 milliards
d’individus vivant sur la méme planéte n’est pas chose facile ». Malgré ces difficultés, en
regardant d’ou vient I’humanité et vers ou elle se dirige, ce processus peut engendrer « a
I’encontre des pessimistes qui n’ont jamais pu réussir quoi que ce soit » des conséquences
positives qu’il est difficile de percevoir aujourd’hui. Si I’on veut bien constater que la notion
d’Etat-nation appartient désormais au passé, « qu’il est possible de dépasser la maniére dont il
nous a fagonnés, de dépasser donc notre turcité et francité, revenir sur ses origines et ses
préférences ne reléve pas d’une question de culture a défendre avec jalousie, mais d’une fagon

d’étre au monde qui n’est pas paradoxale dans le contexte de la mondialisation ».

19



5 — Vers quel modéle européen ?
Intervenants : Tulin Bumin, Ali Yasar Saribay, Fuat Keyman, Giovanni Grévi, Franck Debié.
Modeérateur : Alexandre Adler

Selon I’historien et politologue Alandre Adler, il est erroné de rabattre le projet européen qui,
a ’avenir, sera « coextensif a ce continent », a un seul et simple grand marché. Pour s’en
convaincre, il suffit de comparer 1’Union a des constructions rivales comme le NAFTA ou
ALENA ou les accords passés ne sont accompagnés d’aucun mécanisme d’arbitrage,
d’aucune institution communune ou de tentative de rapprochement des systémes juridiques.
« L’Europe est le premier espace juridiquement unifi¢, une innovation sans précédent qui
s’accompagne d’une souveraineté des cours européennes sur les législations nationales et
d’une évolution de celles-ci dans le sens des libertés publiques ». C’est bien cette Europe que
veut rejoindre la Turquie, déja profondément transformée par le projet d’adhésion. « Chaque
fois que I’Europe progresse dans la conscience turque, chaque fois des problémes ou des
blocages qui semblaient insurmontables commencent a I’étre ».

Pour la philosophe Tiilin Bumin, les vraies raisons d’adhérer a I’Europe ne sont ni culturelles,
ni essentialistes, mais politiques. « L’idée d’une Europe politique peut répondre a cette
anxiété que nous éprouvons devant ce phénomene de mondialisation qui emporte le monde
entier, y compris I’Europe et la Turquie, dans un processus sans sujet, sans finalité, comme
dans un avion sans pilote ». Si la Turquie veut aujourd’hui rejoindre 1’Union Européenne,
c’est pour s’articuler au monde, pour élargir ses capacités d’action, retrouver un pouvoir
d’agir ensemble sur un destin commun. Les Etats-Unis, puissance par excellence dans le
monde, subissent eux aussi ce processus qui exclut le politique au profit de I’économie. La
guerre en Irak est ’exemple le plus frappant de cette puissance qui s’applique au monde,
« une politique de la puissance sans finalité, sans aboutissement espéré, participant ainsi a ce
processus sans sujet ». Rejoindre 1’Europe, pour Tiilin Bumin, est la voie la plus réaliste pour
élargir les capacités de 1’action politique si I’on veut bien dans un méme temps s’accorder sur
le fait d’abandonner le repere national comme seul moyen d’atteindre ce but. « Ce n’est pas
par un geste réactif, par un retour vers le national que nous pourrons remédier a ce processus
sans sujet qu’est la mondialisation, mais en inventant d’autres formes de gouvernance ».

Le politologue Ali Yasar Saribay part d’un double constat : si le sentiment est largement
partagé que 1’Europe voulue n’a pas encore été réalisée, personne ne doute néanmoins de
I’avenir du projet européen. L’Europe dont on débat a trois futurs possibles : une Europe

« puissance mondiale », une Europe dont 1’idéal est de défendre les droits de I’homme et la

20



démocratie, une Europe enfin dont ’objectif est de renforcer les Etats-nation en son sein. A
regarder les 150 derniéres années ou le nationalisme a été « 1’¢lément ayant déterminé le
destin de I’Europe », on peut penser que la premiére hypothése gardera toute son importance.
Cependant, « la notion de citoyenneté post-nationale que 1’on a pu évoquer est une fiction ».
Pour ce politologue, I’idée d’unité suppose que 1’on parle d’individus sans tenir compte de
leurs liens avec les structures d’autorité, la vie politique et publique qui les lie a une Société
donnée, avec leurs liens historiques et culturels. Comment concevoir, a partir de cette
mosaique de plus de vingt cultures différentes, une identité post-nationale commune et
conséquente ? « Les obstacles a la construction d’une identité européenne viennent des
contradictions propres a 1I’Europe ». On parle ainsi d’un héritage culturel et spirituel qui
pourrait faire socle, « un héritage ou se cotoient la philosophie grecque, le droit romain, le
christianisme, I’humanisme et les Lumiéres ». Or ces principes n’ont-il pas été déconstruits,
I’un par Derrida, le suivant par Agamben, et les deux derniers par Althusser et Foucault ? Le
second obstacle est celui des fronti¢res et une certaine incohérence politique de 1’Europe lors
de I’¢élargissement a 25. L’Union a accueilli huit anciens pays communistes tout en continuant
a discuter le cas turc (dont la démocratisation est en marche depuis longtemps) comme « si
I’on préférait le meilleur totalitarisme a la moins bonne démocratie ». Pour conclure, Ali
Yasar Saribay rappelle les propos d’Edgar Morin sur les multiples visages de I’Europe et qu’a
tendre vers 1’unité, celle-ci prend peut-étre le risque de se détruire.

Fuat Keyman, professeur de sciences politiques, souligne que I’Europe a vécu en 2005 deux
événements historiques. Le premier fut le « non » francais et hollandais a la Constitution,
soulevant les questions de 1’identité, des frontieres, de 1’avenir et de la gestion de 1’Union
Européenne. Le second événement fut, le 3 octobre, la décision d’ouvrir le processus de
discussions de la candidature turque. Un événement la aussi historique car, dans la nouvelle
eére ouverte avec les attentats du 11 septembre ou la politique mondiale se limite aux notions
d’amis ou d’ennemis, la Turquie est devenu un modele alternatif «par ses réformes
démocratiques, sa volonté d’évolution économique et sa capacité d’allier une identité
musulmane a un régime séculier ». Si bien que I’Europe et la Turquie jouent 1’une pour
I’autre le role « d’extériorité constituante ». Dans cette sorte de dialectique de définition
réciprogque, Fuat Keyman évoque quatre points sur lesquels celle-ci peut jouer au bénéfice des
deux parties : la question des frontieres de I’UE, celle de son identité, celle de sa puissance
dans un monde globalisé et enfin, la plus importante, la question de savoir comment 1’Europe
va répondre au déficit de démocratie interne qui explique, en partie, le « non » au référendum

sur la Constitution. Il y a 1a un paradoxe qui repose sur le fait qu’a ses extrémités, I’Europe est

21



un facteur déterminant de démocratisation, alors qu’en son centre, il existe un vide, 1’absence
d’un espace public entre les institutions européennes et la vie des Européens. Au lieu de servir
le discours populiste des milieux nationalistes, trouvant 1a I’ Autre contre lequel se définir, la
Turquie peut contribuer a éclaircir les questions essentielles que se pose I’Europe, a la
condition néanmoins « qu’elle se montre capable de régler ses propres problémes de
démocratisation, en particulier vis-a-vis de ses figures internes d’altérité que sont les Kurdes,
I’islam ou les femmes. Il ne peut donc y avoir d’influences réciproques avec I’Europe que si
la Turquie avance selon les normes démocratiques afin d’instaurer une paix intérieure
durable ».

Giovanni Grevi, chercheur a I’Institut d’études de sécurité de I’UE, reléve pour sa part deux
défis auxquels I’Union devra répondre dans les prochaines années : celui de la politique et
celui de la diversité. On peut déja avancer que, dans les dix derniéres années, I’Europe est
passée « d’un débat de caractére diplomatique a un débat ou les opinions publiques sont
fortement engagées ». Parler d’Europe, ce n’est plus entendre seulement 1’économie et le
droit, mais discuter aussi de la sécurité intérieure et extérieure, de la lutte contre le terrorisme,
sujets qui sont au cceur du pouvoir décisionnel des états. Ce sont aussi des sujets qui fachent,
autour desquels se recompose le clivage droite/gauche et qui déplacent au niveau européen le
débat politique et démocratique. Le « non » au referendum peut étre interprété comme une
crise de croissance d’une Europe plus politique. C’est sur ce point que 1’on rejoint le défi de la
diversité : une Europe a 25, demain a 30, apres-demain accueillant la Turquie, pose la
question de savoir comment respecter le « contrat européen, qui est aussi un contrat de
solidarité, de cohésion sociale et économique, de politique redistributive ». L’enjeu crucial
pour les institutions européennes sera de trouver un consensus, soit comment gérer le débat
sur le choix politique européen et comment gérer la diversité. La solution ne viendra sans
doute pas d’un nouveau grand projet constitutionnel, mais passera par des projets concrets et
la démonstration qu’il est possible de répondre aux préoccupations des Européens. L’étape a
franchir dans les deux, trois ou quatre prochaines années est « de rallier les opinions publiques
nationales derriere une Europe qui se montre plus efficace, avoir ainsi une plateforme
renouvelée de confiance politique, de sentiment d’appartenance a une communauté politique
sur laquelle construire de nouvelles institutions capables de gérer une Europe avec la Turquie
comme membre a part entiére ».

Le géographe Franck Debié part du postulat suivant : « la transposition intégrale de 1’acquis
communautaire en Turquie au bout de dix ans ne suffira sans doute pas a créer le consensus

populaire et démocratique pour leur intégration dans 1’Union Européenne ». Selon lui, il sera

22



nécessaire que les Turcs se rapprochent d’une autre maniére des sociétes européennes. Or, les
pays membres ont déja le plus grand mal a s’entendre sur la question du mode¢le, et du modele
social en particulier. Le « non » francais et hollandais illustre ce refus de convergence, cette
volonté de conserver plusieurs modéles sociaux. Si ce mod¢le n’existe pas et si, au-dela, la
réflexion en termes de modéle peut s’avérer dangercuse, il reste néanmoins « des points
communs qui sont les vrais défis pour la transition en Turquie, mais aussi pour I’avenir de la
construction européenne ». Le premier, qui est une longue tradition dans I’histoire de
I’Europe, repose sur le refus de la pauvreté. Celle-ci, loin d’étre un état de nature, constitue un
danger politique, un handicap pour la démocratie; «une grande partie de 1’énergie
institutionnelle en Europe a été de lutter contre elle, ses effets et ses causes ». Il semble qu’il y
ait 1a un consensus entre la Turquie contemporaine et I’Europe pour consacrer beaucoup
d’énergie collective a combattre la pauvreté et la menace qu’elle fait peser sur 1’avenir
démocratique. Le deuxiéme point, une dimension importante du projet européen, pose
I’affirmation, depuis Les Lumicres jusqu’a I’Etat providence, de 1’autonomie de 1’individu par
rapport a sa famille et a son groupe, de son émancipation acquise a la majorité lui permettant
de faire ses propres choix affectifs, sociaux, économiques, sexuels. Une voie sur laquelle la
Turquie peut rejoindre I’Europe. Le troisiéme point concerne la conscience qu’ont les
Européens « qu’il faut payer le prix de la liberté ». La liberté politique comme la liberté
¢économique ne sont pas des acquis mais le résultat d’un combat. La encore il peut y avoir une
convergence, qui va bien au-dela des traités, entre les chemins a parcourir par I’Europe et la
Turquie : «allons-nous avoir des institutions qui feront durablement le pari de I’autonomie,
de la protestation, de I’indépendance économique, de la libre entreprise ? » Ce défi est celui

des années a venir.

23



Discours de cléture

Intervenants : Olivier Abel, Kenan Glrsoy

Le philosophe Olivier Abel fait cette remarque préliminaire : pour nouer les dialogues, il faut
commencer par compliquer les debats, brouiller les cartes, exposer les dilemmes, les
hésitations. Ne pas le faire, c’est aller vers une simplification dangereuse, le durcissement des
arguments, le conflit, voire la guerre. Olivier Abel expose les deux raisons, «tres
personnelles », pour lesquelles il dit avoir besoin de la Turquie. La premiere est de rendre
possible le fait de penser la démocratie européenne comme processus inachevé. « Nous
sommes tous dans 1’Europe et hors d’elle ». C’est 1a une question de philosophie politique :
nous sommes en train de changer de régime politique au sens tres large de ce terme. Le
passage a I’Europe est beaucoup plus difficile qu'on ne I’a cru. Il y a 1a un moment de
mutation, qui peut étre dangereux, et qui est d’autant plus sensible qu’il s’inscrit dans une
accélération et une mondialisation des échanges. Or, il n’est pas tenable, philosophiquement,
de proéner un seul discours moralisateur sur une sorte de devoir d’ouverture. « Claude Lévi
Strauss disait que nous avons parfois besoin d’étre sourd. Une société a parfois besoin de
fermeture, pour penser justement son ouverture ». Ce constat posé, Olivier Abel fait part de sa
crainte de voir les démocraties occidentales le rester a I’intérieur « mais devenir tellement non
démocratiques vers I’extérieur », €riger des murs de plus en plus lourds autour d’elles. Se
profilerait ainsi cette image geopolitique « effrayante » avec un centre formé de démocraties
libérales et protégé du reste du monde par un « blindage » de sociétés non démocratiques.
L’Europe n’a pas a sous-traiter la question de ses frontieres a la Turquie ou a d’autres pays ;
elle doit au contraire I’intégrer en son sein, a la pensée démocratique européenne elle-méme,
accepter ainsi la conflictualité et non plus le seul consensus en son centre. L’Europe a aussi
besoin de la Turquie pour lutter contre ce terrible besoin contemporain de simplification, a
I’ceuvre par exemple dans 1’expression du choc des civilisations ; « pour compliquer aussi les
cartes géopolitiques, brouiller les cartes des manichéismes qui se préparent ». C’est ainsi que
loin de rabattre I’Europe sur un petit club chrétien, ou encore un espace aseptisé, vidé de
toutes cultures et traditions philosophiques, il faut 1’ouvrir au contraire a de nouvelles sources,
la tradition musulmane par exemple, nourrir cette pluralit¢ de traditions qui s’arc-boutent
ensemble « pour faire un espace commun, un espace qui veut ensemble faire quelque chose ».
La France comme la Turquie ont cette méme fragilité, d’étre encore trop majoritairement

catholique pour 'une, sunnite pour I’autre. Elles ont toutes deux a travailler ce pluralisme

24



nécessaire a la creativité, a la construction d’une Europe a géométrie variable, « c’est-a-dire
une Europe dans laquelle chaque membre pourra se sentir a la fois dehors et dedans ».

Pour le philosophe Kenan Giirsoy, la conscience occidentale est en crise pour cette raison
sans doute qu’elle ne se pense pas « en marche ». Or, la conscience n’est qu’intentionnelle,
elle construit des ponts, se constitue en chemin. Comment penser le désir d’Europe de la
Turquie ? « Nous sommes en route depuis les steppes d’Asie, la pensée indoue, la philosophie
iranienne, les profondeurs de 1’Anatolie jusqu’en Europe ». Etre en chemin, emprunter des
ponts d’ou 1’on voit ceux a qui I’on dit au revoir et ceux qui nous accueillent, s’y pencher
pour regarder 1’eau couler, ¢’est « comprendre que tout passe, que 1’unité de sens se cache

dans le mouvement ».

25



